
AYUDA A TUS HIJOS ALTAMENTE SENSIBLES A
GESTIONAR LA INTENSIDAD DE SUS EMOCIONES.
AYÚDALOS A CONVERTIRSE EN PERSONAS FELICES Y A
QUE SU ALTA SENSIBILIDAD DÉ SENTIDO A SU VIDA.

       Gabriela Guzmán Arnaud.

HACIA LA PAZ POR LA RELACIONALIDAD.
      Susana Beatriz Cesanelli. 

LA GUERRA EN EL MUNDO HOY: UNA MIRADA DESDE LA
LOGOTERAPIA DE VIKTOR FRANKL

      Miguel Cuartero Alburquerque 

EL ARTE DE LA LOGOPOLÍTICA SINDICAL
      Ingrid Danahe Avila Matias. 

CUBA: UNA REALIDAD QUE HEMOS NORMALIZADO
       Detente - Yasser Sosa 

HORIZONTES LITERARIOS DE SAN RAFAEL.

Revista 
San Rafael 

amor, guía y sabiduría

Edición 20 Edición 20 Octubre 2025Octubre 2025

www.revistasanrafael.com



¡BIENVENIDOS A LA REVISTA SAN RAFAEL: AMOR, GUÍA Y SABIDURÍA!

En esta vigésima edición de la Revista San Rafael, abrimos las puertas a un espacio de reflexión profunda y
genuinamente humana, donde confluyen voces y experiencias de distintos rincones del mundo. Cada colaborador nos
ofrece una mirada única sobre el sentido de la vida, la conexión entre los seres humanos y los valores que nos
transforman.

Ponemos en sus manos artículos valiosos que inspiran y nos comprometen a construir, día a día, vínculos sanos con
nosotros mismos y con los demás. Entre ellos, destacamos con especial orgullo a:

🌟 Gabriela Guzmán Arnaud (México–España) “Ayuda a tus hijos altamente sensibles a gestionar la intensidad de sus
emociones.”
Nuestra querida amiga Gabriela nos enseña cómo acompañar a los niños altamente sensibles para que aprendan a
gestionar sus emociones y convertir su sensibilidad en un propósito de vida. Sus reflexiones son siempre profundas y
transformadoras. Les invitamos a visitar su página e inscribirse en los maravillosos cursos que imparte.

🌟 Susana Beatriz Cesanelli (Argentina) “Hacia la paz por larelacionalidad”.”
 Nuestra querida Susy comparte con nuestra comunidad una reflexión luminosa sobre cómo la relacionalidad es el
camino para construir la paz que tanto anhelamos. Representando al CEDIT, Susy participará en el XI Congreso de
FUCLAE, llevando un mensaje de esperanza y encuentro.

🌟  Miguel Cuartero Alburquerque (España) “La guerra en el mundo hoy: una mirada desde la Logoterapia de Viktor
Frankl”.
 Gracias a nuestro querido amigo Roberto Mucci, quien nos comparte este artículo, podemos adentrarnos en la
reflexión de Miguel sobre los conflictos actuales desde la perspectiva de Frankl. Su mirada nos invita a asumir la
responsabilidad personal ante el dolor del mundo, recordándonos que el amor es la verdadera propuesta de sanación.

🌟 Ingrid Danahe Ávila Matías (México) “El arte de la logopolítica sindical”.
 Ingrid nos comparte su valiosa experiencia como miembro de un sindicato, mostrando cómo aplicar la Logoterapia en
este ámbito implica un compromiso auténtico con el otro, libre de intereses que oscurezcan el verdadero significado de
trabajar juntos.

🕊️ “Cuba: una realidad que hemos normalizado”
En Revista San Rafael nos hemos comprometido a difundir la verdad sobre lo que sucede en Cuba. Por ello,
inauguramos una nueva sección que llevará este nombre y que contará con las publicaciones de nuestro querido amigo
Yasser Sosa Tomayo.

Vivimos tiempos en los que la humanidad parece anestesiada ante el dolor ajeno. Hemos normalizado la falta de
libertad, la represión y la desesperanza del pueblo cubano. Esta sección busca devolver sensibilidad a nuestras
miradas y recordarnos que la indiferencia también es una forma de opresión.
“La anestesia del alma: cuando el dolor ajeno deja de doler.”

📚 Horizontes Literarios
 En esta sección compartimos libros recomendados que invitan a la introspección, al pensamiento crítico y al
crecimiento personal.

✨ Actividades recomendadas:
Diplomado de Logoterapia – Camino de Humanización, organizado por ILAE Atlanta. Inicio: 11 de noviembre.
Neura – Centro de Neurocirugía, que nos mantiene al día con los avances científicos y nos recuerda que la medicina,
antes que nada, debe ejercerse con amor y profunda humanidad.
CEDIT – Centro de Estudio, Docencia e Investigación en Terapia Relacional Ética, en Facebook (CEDIT-INT), con
propuestas comprometidas con el desarrollo del vínculo humano.
Duelos con Propósito, síganlos en Instagram: @duelosesperanzavida.

📺 Nuestros espacios de encuentro y diálogo:
Sentido de Vida – Todos los sábados en YouTube: @sentidodevida-atlanta
Aquí para ti – Disponible en Facebook a través de EuroTVPerú

🌐 Plataformas digitales:
Página web: www.revistasanrafael.com
Podcast: Revista San Rafael en Spotify
Canal de YouTube: @RevistaSanRafael

¡ T E  D A M O S  L A  B I E N V E N I D A !

http://www.revistasanrafael.com/


C
O
N
T
EN

ID
O 03

AYUDA A TUS HIJOS ALTAMENTE
SENSIBLES A GESTIONAR LA INTENSIDAD
DE SUS EMOCIONES. AYÚDALOS A
CONVERTIRSE EN PERSONAS FELICES Y
QUE A QUE SU ALTA SENSIBILIDAD DÉ
SENTIDO A SU VIDA. 

LA GUERRA EN EL MUNDO HOY: UNA
MIRADA DESDE LA LOGOTERAPIA DE VIKTOR
FRANKL

11

19

HACIA LA PAZ POR LA RELACIONALIDAD

EL ARTE DE LA LOGOPOLÍTICA SINDICAL.

HORIZONTES LITERARIOS DE SAN RAFAEL.

26

31 CUBA: UNA REALIDAD QUE HEMOS
NORMALIZADO

33



AYUDA A TUS HIJOS ALTAMENTE SENSIBLES A GESTIONAR
LA INTENSIDAD DE SUS EMOCIONES. AYÚDALOS A

CONVERTIRSE EN PERSONAS FELICES Y A QUE SU ALTA
SENSIBILIDAD DÉ SENTIDO A SU VIDA. 

Cuando era niña, a veces me sentaba
en mi habitación, lloraba y pensaba en
catástrofes, como si nunca fuera a
resolver eso que me preocupaba o me
asustaba.
Pensaba: “No tengo con quién hablar
de esto porque no puedo hablar de
ello, porque la gente va a pensar que
soy débil o soy tonta”.

Creo y defiendo que es necesario
cambiar la forma en que hablamos de
las emociones que sentimos las
personas altamente sensibles, para
lograr vidas más felices y sociedades
más prósperas.

“Quiero crear una sociedad donde
alguien como yo cuando era
adolescente tenga la oportunidad de
salir adelante y tenga estrategias para
afrontar sus emociones y sensaciones
sin miedo y con conocimiento de
porque las siente, y tenga un aliado
emocional que pueda brindarle el
apoyo que un PAS necesita para dejar
de sentirse roto, raro o fuera de este
mundo.

Gabriela Guzmán Arnaud
Curso en Neurociencia para la vida en Celop.
Master ́s degree en Ciencia de la Felicidad en
la Universidad Berkeley California.
Máster en Educación en la Universidad de
Navarra.
Diplomado en Ciencias de la Familia en la
Universidad de Navarra.
Diplomado en Ciencias Religiosas y Teología
en la Universidad Pontificia de México.
Diplomado en Gestión empresarial en el
ESADE.
Máster en educación en Lousiana Estate
University.
Diplomado en Inteligencia Emocional en la
Universidad Anáhuac México.
Diplomado en Psicología de la personalidad
en La Universidad Oberta de Cataluña
Máster en Dirección de cine y Guion en el
Plato del Cinema de Barcelona.
Licenciatura en Ciencias Políticas y
Administración Pública en la Universidad
Iberoamericana CDMX

Redes sociales:
www.ilafel.com Alli se puede acceder al Blog,
Facebook, Instagram y youtube.
www.gabrielaguzmanarnaud.com 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 3



Creo que lo más dañino cuando no sabemos que somos PAS y esa es la
razón de lo que sentimos y la intensidad de las emociones, es convertirse
en ese autosaboteador: el discurso autodestructivo, la autocrítica: «No soy
lo suficientemente bueno. No soy lo suficientemente fuerte. No soy lo
suficientemente inteligente. No soy lo suficientemente bueno para esto». Esto se
propaga y realmente nos impide lograr casi todo lo que queremos en la
vida.

Mi argumento es que el diálogo interno negativo comienza muy, muy
temprano, y generalmente se debe al desconocimiento de la alta
sensibilidad por parte de padres, maestros y, en general, de todas las
personas que nos rodean. Entonces empiezas a escuchar frases como
estas: «Eres demasiado raro», «Eres demasiado especial», «Eres demasiado
sentimental», «Eres demasiado frágil», «Eres demasiado…o» . Nadie está ahí
para ayudarnos a filtrar ese aluvión de negatividad; principalmente,
pocos o casi nadie sabe que no es que seamos “demasiado”, es que
nacimos con un sistema nervioso acelerado como una computadora de
alta velocidad. 

REVISTA SAN RAFAEL | P.4

Me parece que lo más desgarrador de la sociedad es que otras personas se
creen con el derecho de decirnos quiénes somos y cómo deberíamos ser.
Y mucho menos si no están informados de la razón por la cual actuamos
como lo hacemos o decimos sentir lo que sentimos. 
Es por esto que me siento firme en asegurar que a los niños altamente
sensibles desde el preescolar se les enseñe una regulación saludable de
sus emociones.
Estaba visitando una clase de preescolar y un niño estaba teniendo una
mañana difícil y no quería compartirlo. Básicamente, lo que dijo fue: "No
quiero molestarte". Eso me hizo darme cuenta de que este niño iba a
quedar atrapado con lo que fuera que sintiera por ser excluido o no
entender algo. Qué terrible es que un niño empezara a creer que no era
apropiado compartir su experiencia por miedo a ser juzgado.Este
mensaje de la sociedad de suprimir, reprimir, negar, ignorar a los niños
altamente sensibles está afectando a niños muy pequeños que crecen
pensando que son diferentes y raros y que lo mejor es quedarse callado o
aislado.



El mensaje a transmitir a las personas altamente sensibles y en especial
a los niños es: Necesito saber qué siento, quién soy como persona
altamente sensible y cómo lo gestiono. 

En las escuelas, tenemos un marco que apoya a los niños en general y en
especial a los PAS en el aprendizaje de toda la gama de emociones, y
porque los PAS las sienten con más intensidad, luego exploran las razones
de esas emociones y las estrategias para esas emociones, y esto se va
desarrollando a lo largo de su desarrollo.
 
Por ejemplo, sentirse solo, excluido o aislado. Son tres conceptos
relacionados, pero diferentes, y que también están entrelazados con
nuestro desarrollo social y cognitivo. La soledad es más fácil de
comprender para una persona joven. Cuando te sientes solo, ¿qué puedes
hacer para sentirte menos solo? Luego, se les pide a los niños que hagan
una lluvia de ideas y propongan ideas para que todos puedan escucharlas.
 
¿Pero qué pasa cuando te excluyen? Es un poco más difícil, ¿verdad?
Porque no fue tu elección. Tienes que descubrir cómo gestionar el
aspecto social, y esto es importante. Lo mismo ocurre con la decepción: si
me siento decepcionado, puedo esforzarme más. Si es algo de clase,
quizás pueda estudiar más, recibir retroalimentación, aprender de mis
errores. Pero cuando te sientes desanimado o desesperanzado, necesitas
estrategias diferentes.

Mi visión es que se trata de un proceso de desarrollo continuo.
Aprendemos herramientas pequeñas y las practicamos, y luego, a medida
que nos desarrollamos, aprendemos más y descubrimos estrategias para
ellas. Así, seguimos creciendo y creciendo, y practicando. Con el tiempo,
contamos con una increíble colección de estrategias útiles para gestionar
nuestra alta sensibilidad.

REVISTA SAN RAFAEL | P.5



Y tienen miedo porque no han aprendido a gestionar sus propias
emociones y sentimientos sobre los sentimientos de sus hijos, a quienes
también les temen. Les avergüenza que su hija o hijo se sienta
avergonzado porque creen que es culpa suya. Entonces, ¿cuál es la
alternativa? ¿Ignorarlo? No. La alternativa es trabajar en uno mismo y
luego ser un adulto que apoye a su hijo. Aprender sobre la alta
sensibilidad y las herramientas que existen para luego poder apoyar bien a
los hijos PAS. 
 
Debemos enseñar sobre alta sensibilidad a quienes tienen mayor poder
para que sean los mejores ejemplos para seguir para la sociedad.
Funcionarios gubernamentales, directores ejecutivos de empresas,
directores de escuelas, profesionales de la salud, profesores, padres de
familia, todos. Lo digo con seriedad. Esto comienza en la infancia, pero
son habilidades que debemos practicar a lo largo de la vida.

Sin cultivar esas habilidades, tu sistema entra en shock y no sabes cómo
pensar en la situación sin sentirte peor, ni cómo hablar con la gente. Lo
que ocurre es que te aíslas más o recurres a otras estrategias, como beber
alcohol para adormecerte o consumir drogas para escapar, en lugar de
tener estrategias saludables para gestionar la intensidad de lo que sientes.
 
Una de las cosas más conmovedoras para mí fue cuando descubrí que
algunos padres en realidad no quieren escuchar lo que sus hijos
sienten, por cómo los hace sentir y porque significaría que tendrían
que lidiar con ello.

Me atrevería a decir que los responsables de las políticas deben
comprender profundamente las implicaciones de sus decisiones en el
desarrollo emocional de los niños en general y especialmente de los niños
divergentes como los altamente sensibles, porque se pueden crear
políticas que tendrán un impacto en el desarrollo saludable del sistema
nervioso del niño.

REVISTA SAN RAFAEL | P.6



Las consecuencias para quienes reprimen y niegan la alta sensibilidad no
son positivas. Enfermedades mentales, ansiedad, depresión, abuso de
sustancias, etc. Enfermedades físicas desde leves hasta muy importantes.
Las consecuencias para quienes mantienen relaciones con personas
altamente sensibles que no saben gestionarse tampoco son positivas. Es
nuestro imperativo moral asegurarnos de ser modelos para seguir y de
enseñar herramientas y estrategias a los PAS y no PAS para lograr vivir en
una sociedad mucho mejor y de mayor calidad. 

Creo que la ciencia ha demostrado muy bien y lo sigue haciendo las
razones del comportamiento PAS y sus consecuencias positivas y negativas,
pero la difusión de estas ideas no ha sido buena. En esencia, nuestro mayor
problema es el desconocimiento de la alta sensibilidad y la falsa creencia
popular de que se trata solo de personas débiles y exageradas. 
 
Por ejemplo, nuestro sistema educativo no se ha comprometido —de
hecho, en muchos casos se opone rotundamente— a la enseñanza de estas
habilidades en las escuelas. Entonces, ¿dónde se aprenden? Dicen que se
aprenden en casa, pero los adultos que traen a los niños al mundo tampoco
han recibido una educación emocional. Así que, aparte de los expertos,
nadie ha recibido una educación formal al respecto.
 
Lo que sabemos de las investigaciones es que cuando los niños están en
escuelas que hacen el trabajo y lo hacen bien, los resultados son bastante
positivos: habilidades sociales más desarrolladas, habilidades emocionales
más desarrolladas, mejor desempeño académico, y la lista continúa.

Creo que otra razón es que la sociedad ha cambiado. Por ejemplo, las redes
sociales son un factor porque creemos que encontraremos una solución
rápida viendo un video de 30 segundos en Instagram de algún influencer
diciéndonos que dejemos de lado la ansiedad. Y luego nos damos cuenta
de que realmente no podemos simplemente deshacernos de ella. Creo que
nos hemos vuelto adictos a la idea de "siguiente, siguiente, siguiente,
siguiente", y en esa adicción, no nos damos cuenta de que nunca estamos
lidiando con el problema ni con la sensación.

REVISTA SAN RAFAEL | P.7



Ya sea una publicación de Instagram sobre cómo reducir la ansiedad, un
baño frío o una afirmación que alguien dice que cambió su vida, hay un
sinfín de cosas que se le lanzan a la gente. Pero no hay mucho tiempo para
aprender, practicar y perfeccionar una habilidad.
 
Siempre hago un paralelo con la poesía, como Amanda Gorman. No te
conviertes en un poeta increíble escribiendo un solo poema. Te conviertes
en un poeta increíble escribiendo miles de poemas, recibiendo
retroalimentación y creciendo. Bueno, no puedes convertirte en una
persona con una buena gestión de la alta sensibilidad emocional sin
aprender muchas estrategias, practicarlas y perfeccionarlas con el tiempo.
Por tanto, es necesario acudir a la ayuda profesional de especialistas en
alta sensibilidad que nos orienten y nos ayuden a poner en práctica las
herramientas que nos apoyen en la mejor gestión, en el fortalecimiento
de nuestra zona de luz y fortalezas PAS y nos ayuden a gestionar
convenientemente la zona oscura de la alta sensibilidad con el objetivo de
lograr encontrar el camino hacia una vida equilibrada y encontrar sentido
a la intensidad de nuestras emociones. 
 

REVISTA SAN RAFAEL | P.8



gabrielaguzmanarnaud.com





HACIA LA PAZ POR LA RELACIONALIDAD

Desde CEDIT (Centro de Estudio,
Docencia e Investigación de Terapia
Relacional-Ética) trabajamos desde 2003
y, orgánicamente desde 2016, en un
nuevo modelo tridimensional incluyente
en la concepción del ser humano en sus
tres dimensiones: espiritualidad, ética y
psicofisicum, del cual todos somos, desde
"la inevitable relacionalidad", potenciales
beneficiarios.

Convencidos de la importancia de nuestros
actos y de la responsabilidad que
conllevan, planteamos la necesidad de un
sostén solidario para formar una trama
social consistente y así dirigirnos a
proyectos humanizadores en beneficio de
las personas, las familias, las comunidades
y los pueblos.
“Concebimos al hombre en tres
dimensiones distintas pero indivisibles. Las
mismas se relacionan entre sí bajo la forma
incluyentes/incluidas, es decir, según un
modelo de inclusividad. Por lo tanto, toda
dimensión incluyente sobrepasa y contiene
la incluida. Esta, a su vez, se entiende
desde la incluyente que proporciona una
clave de lectura para su comprensión.

SUSANA BEATRIZ
CESANELLI

Licenciada en Psicología (UBA) – Maestra
– Estudió Logoterapia en Universidad
Kennedy y se especializó en CPEL – Cursó
Filosofía, Teología y Doctrina Social de la
Iglesia en el Centro San Roberto Belarmino
– Estudió enfoque sistémico de la
resiliencia familiar en la Comisión de la
Niñez y Adolescencia en riesgo en
Arzobispado de Buenos Aires – Miembro
del CEDIT – Narradora escénica.  Autora
del libro "La maravillosa irrepetibilidad de la
existencia" y de más de cinco mil
comentarios acerca de los valores y el
sentido de la vida. Ejerce su profesión como
logoterapeuta de manera privada.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 11

CEDIT-INT

cedit.int@gmail.com



Así la dimensión psicofísica es independiente pero armónica con las
incluyentes (ética y relacional). Incluye la corporalidad y los fenómenos
psíquicos. Los aspectos sociales se encuentran específicamente
mencionados pues se encuentran expresados en todas las dimensiones.
Las dimensiones éticas atañen al comportamiento, ya desde una
perspectiva cultural –en la medida que contiene las normas mínimas
socialmente aceptadas para vivir en comunidad– así como desde una
perspectiva relacional o creyente en la medida en que la ética que se
practica se deja guiar por el modelo relacional abrazado, por ejemplo,
Jesucristo para el cristiano. Ética es vivir lo que creemos.

La dimensión relacional es la del vínculo del hombre con los otros y con
Dios, realidades hacia las cuales nos autotrascendemos. Dada su
importancia no hay otra mayor en que pueda incluirse y es de por sí
incluyente. Constituye la dimensión del vínculo con los otros, con quienes
nos comunicamos y a quienes amamos y de quienes recibimos amor y con
el Otro trascendente, con Dios (y con Dios a través de los otros, por la fe,
se vive en la dimensión ética haciéndose evidente y práctica (en la que lo
relacional ´hace tierra´ como pautas de conducta moral” (1).

La relacionalidad es intrínseca al estar del hombre en el mundo, el existir,
y al ser. Es propia y necesaria de lo humano. Propia en tanto le es
inherente; necesaria, en tanto que no puede no ser (nada podemos hacer
que no involucre a otros, de diferente manera).

REVISTA SAN RAFAEL | P. 12

“Si cada persona es única y original, así como irrepetible, lo será asimismo
la relación que entre sus miembros se entabla desde la originalidad de sus
actores.
Luchemos para no dar por perdida las relaciones significativas entabladas,
salvo que la gravedad de la ofensa genere una situación irreversible, en
cuyo caso, no es posible recomponer la relación pero sí resta el otro acto
de amor: perdonar. El perdón sin obviar la justicia sino llevándola a su
plenitud, es un bien inmenso en sí (forma excelsa del amor) y en las
consecuencias que genera (entre las más importantes, "la conquista de la
paz" y la facilitación del olvido de la ofensa. (2).



“Las modalidades de relacionalidad son múltiples. Como los mares, son
de diferente profundidad, tono, "navegabilidad". Sin embargo, toda
relación que busque cultivarse y ahondarse tiene aspiraciones de
absoluto, utopía que marca la dirección sin pretender la posesión.

Toda relación significativa debe, por tanto, ser preciada y protegida por
ser sostén, trama y proyecto.

Sostén: capacidad y acción de prestar ayuda y recibir ayuda,
estableciendo las condiciones para el entramado relacional. Las
flaquezas de uno son auxiliadas por el otro o los otros.
Trama: fruto del mutuo sostén; tejido comunitario que nos une
respetando a la vez las diferencias, y por el que todo incumbe, en mayor
o menor grado, a todos; porque es imposible no permanecer
vinculados.
Proyecto: Meta personal o comunitaria que constituye el sentido del
hombre y de los hombres en la historia y que aspira en último término a
un absoluto, representado en metas siempre planteables.

Toda relación aspira al absoluto, como utopía, como su punto de fuga,
aunque –como dijimos– si bien este punto no se presta a la posesión, es
imprescindible para marcar el rumbo, como tarea para toda la vida; y
por esta vía, sobre todo, nos proyectamos al Dios trascendente a través
de nuestros hermanos.

El sostén, la trama y el proyecto son características del nivel relacional o
profundo de la relación (de un ser a otro ser); el nivel inmediato (de un
"estar" a otro "estar") se apoya en estos pilares, su sostén, pero en sí es
encuentro en inmediatez. Sin embargo, el nivel relacional, lejos de
desechar las tormentas de este nivel inmediato o fenoménico, las
organiza, las educa hacia un sentido hacia un ver más allá, que
justificará más adelante nuestra permanencia en esa relación, aunque se
pierdan frecuentemente, en el mismo, las mieles de lo inmediato.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 13



Un desarrollo ulterior une estos conceptos, pues no pueden ser concebidos
sino unidos. La actitud de servicio de volcarse a otro es la hebra que se
lanza a formar el entramado, gracias también a similares movimientos de
servicio del otro. Como consecuencia del mutuo sostén, se genera la trama.
Esta se forma, entonces, en la actitud de cada uno de ofrecer sostén al
ponerse al servicio del otro. Para organizar un proyecto, por tanto, en lo
personal como en lo comunitario, es necesario un apoyo permanente o
actitud de “lanzar hebras que vinculan” (sostén) para generar el tejido
donde se entrelacen (trama). De más está decir que si a cada instante
prevaleciera la actitud de servicio al otro, la trama estaría renovándose y
fortaleciéndose –es decir, estaría actualizándose– ofreciendo las garantías
necesarias para la realización de proyectos personales en armonía con los
comunitarios. Nadie es sostén solo para sí mismo, ya que la trama a
componerse está formada por un corpus que nos integra y enlaza con las
hebras emergidas del mencionado sostén que otros nos ofrecen y a los que
nosotros dirigimos las nuestras.

El servicio es el antídoto del individualismo. Las invitaciones al
individualismo, son invitaciones a abandonar la trama, devaluar o ignorar
la actitud de sostén; así la relacionalidad se debilita y los proyectos,
devenidos individualistas, podrán separarnos en lugar de unirnos. Esto
puede conducir al rechazo de la relacionalidad que afecta a otros seres o
pueblos. Empleando palabras que Sartre aplicó a la libertad, estamos
felizmente condenados a ser relacionales, no por imposición, sino por
naturaleza (3).

Tras aclarar que las propiedades de la relacionalidad son trama, sostén y
proyecto señalamos que “el nivel relacional en la comunicación humana, se
mantiene por la capacidad de ver al otro en su ser a través de la imagen que
nos presenta en un momento dado, que es su estar. En otras palabras, cada
uno se comunica con quien el otro es, a través de cómo ese otro está,
siendo esta regla válida recíprocamente para cada miembro de la relación
(aunque, por diversos motivos, no siempre simétrica en el desarrollo de esa
capacidad). De modo que, cuando las vicisitudes de la vida y los efectos del
tiempo afectan la inmediatez del nivel fenoménico (de estar a estar) la
estabilidad del vínculo se sustenta en el nivel relacional que se haya sabido
construir (de ser a ser).

REVISTA SAN RAFAEL | P. 14



Sin embargo, la plenitud de este nivel alcanza su punto más acabado cuando
no solo un determinado miembro ve al otro en cuanto es (a través de cómo
está) sino la medida en que puede trascender esa vista del ser del otro en un
momento dado, para ver su ser en plenitud, que consiste en lo que el otro
está llamado a ser (vocación del ser, para lo que apunta su mejor versión),
en la medida en que siga madurando y creciendo por sí mismo y con ayuda
de otro miembro de la díada (o grupo, si es el caso). Es la
ultrarrelacionalidad: ver, a través de cómo el otro está, quién es el otro, pero
también cómo puede llegar a desplegarse ese otro, en la relación, según
quién está llamado a ser ese otro en un momento dado. 

Resulta fundamental porque compromete a la persona en coadyuvar a que
el otro se desarrolle, facilitando ese proyecto y alegrándose con los logros
del otro como si fueran propios, y haciendo que ese logro esté integrado en
el proyecto de una díada como la pareja que, obviamente, incumbe a ambas
personas (también puede establecerse entre miembros de una familia o una
comunidad). Visto en perspectiva, esta imagen permite hacer notar la triple
característica de la dimensión relacional de la que hablábamos, en cuanto
sostén (unos a otros, en algún momento nos ayudamos necesariamente), de
trama (nada que es vital a uno deja de importar al otro, ya que habitamos
un tejido constituido) y de proyecto (todos de algún modo marchamos
hacia la concreción de proyectos personales mientras somos facilitados por
otros –en cuya conquista se comprometen con nosotros– mientras hacemos
lo propio con los proyectos de esos otros, incluso cuando se trata de
proyectos familiares o comunitarios). (4).

María Montessori (1870-1952), médica psiquiatra, filósofa y notable
pedagoga italiana, afirmó: “Todo el mundo habla de paz, pero nadie educa
para la paz. En cambio, se suele educar para la competencia, y este es el
principio de cualquier guerra. Cuando eduquemos para cooperar y ser
solidarios unos con otros, ese día estaremos educando para la paz”.
Educar para la paz está en consonancia con entender la vida como "realidad
relacional".
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 15



Para san Agustín, se define como "la tranquilidad en el orden", es decir,
el efecto de que cada cosa y cada persona tenga el lugar que le
corresponde, priorizando lo más importante. Implica no envidiar el
"lugar" o el logro de otro, lo que genera discordia y, si no se corrige a
tiempo, guerra, no siempre violenta en el sentido convencional. Así,
educar para la paz al ser relacional del niño, supone una "actitud de
aceptación incondicional" –alguien que ocupa un lugar único– para
luego incorporarse a una comunidad de vida.
Como transmisores de cultura para la vida, "realidad relacional" en
constante cambio, debemos "asegurar los principios éticos" que
"ordenan" la naturaleza humana, que son, a saber, entre otros:

La vida que recibimos gratuitamente. Fuimos acogidos y llamados a
recibir.
Para sostenernos, cooperar y proyectarnos con deberes y derechos
recíprocos.
Somos corresponsables comunitarios: "nada de lo humano nos es
ajeno".

 La cultura surge de la relacionalidad. Alguien sugirió "educar la cultura"
(Antonio Bonzani) para que sea el original arte de ser con los demás. (5). 

Expuesto el marco teórico que inspiró el título y el enfoque de este
trabajo libre, Hacia la paz por la relacionalidad , desarrollaremos algunos
aspectos importantes a considerar.

Por su parte, G. Bernard Shaw apuntó a los ultranacionalismos como
otras facilitaciones de los conflictos y las guerras, pudiendo permanecer
separados aun hablando un mismo idioma. En realidad, la contribución
de estos pensadores tiene por base, creemos, procediendo a su relectura,
el prevenirnos de un problema común que nos aflige: el no acceder a
actuar en forma no cooperativa.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 16



De hecho, la competencia busca, más que enriquecer, descollar; y los
nacionalismos a ultranza hablan de la falsa ilusión “centrípeta” centrada
en el individualismo, cuando se piensa que el otro, por estar separado de
nosotros por una frontera, tiene problemas exclusivamente “suyos”, de
su sola incumbencia, y que, por tanto, no debe ocuparnos por no ser
problema de nuestro país.

La verdad es que ambas posturas, el encerrarnos en competir o el creer
al otro ajeno, por mediar entre él y nosotros una frontera política, nos
conducen a una inconfesa comparación, en que tenemos la ilusión de
que el otro siempre puede ganar, cuando la cuestión no es ganarle a
nadie, sino cooperar juntos contra la debilidad del hombre que lo
empuja a descollar o competir, olvidándose de la construcción
cooperativa, colaborativa, de un futuro relacional de convivencia y
proyección.

Esta situación aciaga nos separa de lo que caracteriza la relacionalidad
humana: ofrecernos mutuo sostén para actuar en una trama de una
interrelación inevitable, hacia proyectos personales y comunitarios.
Sin competencia no hay guerras. Sin ultranacionalismos prescindentes
del vecino amigo, no hay guerras. ¿Somos capaces de construir un
mundo cooperativo en el altruismo relacional? ¿Cómo nos organizamos?
¿Monantropismo, al fin? Se nos va el tiempo. 

 
BIBLIOGRAFÍA.
(1) di Segni, Marco; Gerolami, Lucía; Rocca Washington. Manual conciso de terapia relacional-ética. Ed.
Synopsis, 2.ª ed., 2022, Novo Hamburgo, cap. II, p. 22.
(2) di Segni, Marco. Fundamentos de antropología relacional-ética. Lib.Akadia Ed., 2024, Buenos Aires,
parte 1, cap. I, p.9-11.
(3) di Segni, Marco. Fundamentos de antropología relacional-ética, op. cit., parte 1, cap. V, pág. 19 a 21.
(4) di Segni, Marco. Fundamentos de antropología relacional-ética, op. cit., parte 1, cap. XVIII, pág. 61-62.
(5) Cesanelli Susana. La maravillosa irrepetibilidad de la existencia, Ed. Armerías, 2024, Buenos Aires, p.
89-90.
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 17



C E N T R O  D E  E S T U D I O ,  D O C E N C I A  E
I N V E S T I G A C I Ó N  D E  T E R A P I A

R E L A C I O N A L - É T I C A

>CEDIT>

CEDIT-INT

cedit.int@gmail.com



LA GUERRA EN EL MUNDO HOY: UNA
MIRADA DESDE LA LOGOTERAPIA DE

VIKTOR FRANKL
Introducción
El siglo XXI ha sido testigo de avances
tecnológicos sin precedentes, de la
globalización de la información y del
crecimiento de discursos que abogan por los
derechos humanos y la paz. Sin embargo,
también ha sido una era marcada por una
persistente violencia, guerras regionales,
desplazamientos forzados y un
resurgimiento del odio ideológico, religioso
y político. Los conflictos en Ucrania y en la
Franja de Gaza son dos ejemplos
desgarradores de cómo la humanidad sigue
siendo víctima de sí misma.

Desde una perspectiva filosófica y
psicológica, es inevitable preguntarse qué
pensaría Viktor Frankl, neurólogo,
psiquiatra, sobreviviente del Holocausto y
creador de la logoterapia, sobre el estado
actual del mundo. Frankl, quien enfrentó en
carne propia la brutalidad humana durante
su encierro en los campos de concentración
nazis, desarrolló una psicoterapia centrada
en el sentido de la vida. Su obra, El hombre
en busca de sentido, es tanto testimonio
como propuesta ética y existencial ante el
sufrimiento.

 Miguel Cuartero
Alburquerque 

Orientador familiar, formado
en logoterapia por la AESLO,
Asociación Española de
Logoterapia de Madrid,
España. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 19

E-MAIL:
MIGUELCUARTERO14@HOTMAIL.COM

mailto:miguelcuartero14@hotmail.com


En este texto reflexionaremos sobre lo que Frankl podría decir sobre los
conflictos bélicos contemporáneos, particularmente en Israel-Palestina y
Ucrania, sobre el uso del armamento contra civiles, y sobre el mundo
actual dominado por el vacío existencial, la búsqueda de poder, placer y
evasión del dolor. 
¿Qué tiene que decirnos hoy la logoterapia sobre el sufrimiento
humano provocado por el hombre?

1. Las guerras contemporáneas: un mundo en crisis

Las guerras actuales no son meros episodios lejanos. Afectan a
millones de personas, destruyen generaciones y siembran odio
durante décadas. En la Franja de Gaza, el conflicto entre Israel y
los palestinos ha dejado un rastro de destrucción que parece no
tener fin. Israel, un Estado forjado en la tragedia del Holocausto,
vive asediado por amenazas externas, pero también acusado de
responder con una violencia desproporcionada.

En Ucrania, la invasión rusa ha puesto al descubierto el resurgir
de los nacionalismos agresivos, el uso de la guerra como
herramienta geopolítica y la brutalidad sin matices. Civiles
asesinados, ciudades destruidas, una nación sometida a una
agresión que recuerda a los episodios más oscuros del siglo XX.
Más allá de las causas políticas o históricas, el denominador
común es el sufrimiento humano. Aquí es donde la mirada de
Frankl cobra una potencia insoslayable.

2. ¿Qué diría Viktor Frankl sobre el conflicto Israel-
Palestina?
Como judío vienés, Frankl vivió la persecución, la
deshumanización y la exterminación sistemática de su pueblo. Su
familia fue asesinada en los campos. Él mismo fue prisionero en
Auschwitz. Por tanto, es difícil imaginar que observara los
horrores cometidos hoy sin un profundo dolor.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 20



Probablemente, Frankl condenaría todo acto de violencia que
atente contra civiles, venga de donde venga. Diría que no hay
justificación ética para matar niños, destruir hospitales o usar a
seres humanos como escudos. Desde su visión, la dignidad
humana es inviolable, y toda vida tiene un sentido.

Frankl también comprendería el dolor de un pueblo como el
judío, que ha vivido siglos de persecución, y que siente la
necesidad de protegerse. Pero al mismo tiempo, no excusaría el
uso del sufrimiento pasado como argumento para infligir
sufrimiento presente. En su pensamiento no hay espacio para la
victimización perpetua ni para la venganza como forma de vida.
Decía: “Entre el estímulo y la respuesta hay un espacio. En ese espacio
reside nuestra libertad y nuestro poder para elegir nuestra respuesta. En
nuestra respuesta yace nuestro crecimiento y nuestra libertad.”
Aplicado a este conflicto, ese "espacio" representa la posibilidad —
hoy olvidada— de diálogo, de humanidad frente al enemigo, de
reconciliación frente al odio ancestral.

3. ¿Qué sentiría un judío con lo que le han hecho y lo que
hace?
Un judío consciente de su historia, como lo era Frankl, viviría este
conflicto con una mezcla de tristeza, miedo y responsabilidad
moral. El dolor de ser odiado y perseguido se mezcla con la
necesidad de no repetir los errores del opresor. “El hombre es el ser
que inventó las cámaras de gas, pero también es el ser que entró en ellas
con una oración en los labios”, escribió Frankl. Esta frase resume la
dualidad humana: capaz de lo peor y de lo mejor.
Frankl no propondría una identidad judía basada en el
sufrimiento eterno ni en el rencor. Al contrario, abogaría por una
responsabilidad activa: “A cada hombre se le puede arrebatar todo,
salvo una cosa: la última de las libertades humanas: la elección de la
actitud personal ante un conjunto de circunstancias, para decidir su
propio camino.” Incluso frente al horror, siempre se puede elegir
cómo responder.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 21



REVISTA SAN RAFAEL | P. 22

4. La guerra en Ucrania: el hombre como víctima del
hombre
La invasión rusa a Ucrania representa otro rostro del mismo
drama: el hombre que elige la violencia como camino, la
ambición imperial que ignora la dignidad humana, el uso del
poder como fin en sí mismo. Frankl habría visto aquí la
confirmación de su tesis más radical: el sufrimiento no
desaparece, pero puede ser redimido si se le da sentido.

No se trata de justificar el dolor, sino de no dejar que destruya al
individuo. En los campos de concentración, Frankl observó que
aquellos que encontraban un “para qué” podían resistir el
“cómo”. Esta idea también se aplica hoy al pueblo ucraniano que
resiste, que protege su lengua, su cultura, su identidad. La
búsqueda de sentido se convierte en arma existencial frente a la
aniquilación.
Pero también hay otra cara: los soldados, manipulados por
discursos nacionalistas, usados como herramientas de
destrucción. La logoterapia afirmaría que incluso ellos, en medio
del engaño y el odio, pueden redescubrir su humanidad, pueden
cambiar.

5. ¿Qué diría Frankl sobre el uso de armamento para
liquidar a civiles indefensos?
Frankl jamás podría justificar el uso de armas contra la población
civil. Desde su visión, cada ser humano es portador de dignidad y
de sentido. El uso de tecnología para eliminar de forma
sistemática a inocentes es una perversión del progreso.

Hoy, esa elección se traduce en la posibilidad de frenar la
violencia, de no responder al terrorismo con más terrorismo, de
no permitir que el sufrimiento justifique la deshumanización del
otro.



La logoterapia enseña que el ser humano no solo es libre, sino
responsable. Cada decisión tiene un peso ético. El piloto que lanza
una bomba, el político que ordena un ataque, el soldado que
dispara contra un niño, todos están ante la misma encrucijada
moral: ¿Cómo quieres ser recordado? ¿Qué sentido tiene tu
acción?
Frankl decía que “la vida exige a cada individuo una contribución
y depende del individuo descubrir en qué consiste”. La
contribución no puede ser la muerte del otro. Si lo es, entonces el
sentido se pervierte, se destruye. El uso del armamento contra
civiles es la evidencia más brutal de un mundo que ha perdido su
brújula moral.

6. El mundo actual: inseguridad, vacío y búsqueda de
placer

Vivimos en una época paradójica. Nunca antes el hombre tuvo
tanto poder, tanta información, tantos recursos. Y, sin embargo, el
vacío existencial es una pandemia silenciosa. La logoterapia
describe esto como la “voluntad de sentido” frustrada. Cuando el
hombre no encuentra un propósito, cae en la búsqueda
compulsiva de placer, poder o evasión.

Frankl alertó sobre esto con lucidez: “Cuando el hombre no puede
encontrar un sentido profundo a la vida, se distrae con el placer.”
Esta búsqueda hedonista es una máscara que no logra silenciar la
angustia de fondo.

La inseguridad global, el auge del autoritarismo, la polarización
ideológica, son síntomas de un mundo sin sentido. El hombre
moderno, desprovisto de creencias trascendentes, sustituye el
significado por la inmediatez. Pero eso no sacia. Solo aliena.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 23



7. ¿Qué nos enseñaría Frankl hoy?

Frankl no traería soluciones políticas. No hablaría desde ideologías.
Pero nos recordaría algo esencial: el sentido no se impone, se
descubre. Cada ser humano, incluso en el horror, puede elegir
cómo responder. Y esa elección es un acto de libertad y dignidad.

Nos diría que el dolor puede redimirse, que el sufrimiento puede
tener valor si se transforma en servicio, en compasión, en
crecimiento. Nos recordaría que el verdadero enemigo no es el
otro, sino la deshumanización del otro. Y nos invitaría a
preguntarnos: ¿Qué sentido tiene mi vida hoy, en este mundo?
¿Estoy contribuyendo a la sanación o a la destrucción?

En definitiva,

Viktor Frankl, con su vida y su obra, nos dejó un legado que
trasciende épocas. Hoy, en un mundo herido por la guerra, el odio y
el vacío, su voz sigue siendo necesaria. Nos recuerda que, incluso en
las circunstancias más inhumanas, el ser humano puede conservar
su humanidad. Que el amor, el perdón y la responsabilidad ética no
son debilidades, sino actos revolucionarios.

Los conflictos en Gaza, Ucrania y tantos otros lugares son una
tragedia colectiva. Pero la logoterapia nos invita a mirar dentro, a no
sucumbir al odio, a elegir el sentido por encima del nihilismo.
Porque, como decía Frankl, “quien tiene un porqué para vivir, puede
soportar casi cualquier cómo”.
 

Bibliografía de Referencia:
Frankl, V. E. (1994) La voluntad de sentido. Barcelona, Herder.
Frankl, V. E. (1998) La presencia ignorada de Dios. Barcelona, Herder.
Frankl, V. E. (2001) El hombre en busca de sentido. Barcelona, Herder.
Frankl, V. E. (2001) Psicoanálisis y existencialismo. México, Fondo de Cultura Económica. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 24





EL ARTE DE LA LOGOPOLÍTICA SINDICAL

La voz que nos une
Hoy no es un día cualquiera.
Hoy es un día para recordar quiénes
somos, de dónde venimos y hacia dónde
vamos.
Somos trabajadores. Pero, sobre todo,
somos comunidad laboral, y eso no es
poca cosa: ¡eso es poder!

Estar sindicalizados no solo significa
tener un respaldo institucional; significa
tener una voz colectiva que representa
la dignidad de quienes, día a día, hacen
posible que las empresas y las
instituciones funcionen.

Sabemos que el camino no ha sido fácil.
Nos han querido dividir, desanimar,
invisibilizar. Pero aquí seguimos, más
firmes que nunca, porque entendemos
que la verdadera fuerza está en generar
conciencia.
Pertenecer a un sindicato es un acto de
valentía. Es decir, con firmeza: “Merezco
respeto, condiciones justas y ser
escuchado.”

INGRID DANAHE AVILA
MATIAS

REVISTA SAN RAFAEL | P. 26

INGRIDDANAHE1968@GMAIL.COM

Profesora en educación primaria C.R.R.N. LIC.
Javier Rojo Gómez Bacalar. Q. Roo. 
Licenciatura en Psicología Educativa.
Maestría en psicoterapia humanista, Instituto
Universitario Carl Rogers.
Cursos de formación continua en educación
primaria. Centro de maestros, Chetumal, Q. Roo.
Diplomado “Derechos humanos en materia
familiar”, Chetumal, Q. Roo. Comisión de los
Derechos Humanos en Quintana Roo y la
Universidad de Quintana Roo.
Curso Vida, obra y camino de Viktor Frankl. Viena,
Austria. Hospital General de Viena Allgemeines. 
Participación en los diálogos regionales de la Nueva
Escuela Mexicana. Mérida, Yuc. Centro de Psicología
Existencial y Logoterapia. Formación para
psicólogos en logoterapia. 
Tutora con alumnos en formación docente del
Centro Regional de Educación Normal de Bacalar,
Q. Roo.
Docente en psicología, nivel bachillerato y
universidad, Carl Rogers.
Docente en educación primaria.
Secretaria general sindical. d – i – 27. Nivel
primarias. Ciudad Chetumal, Q. Roo. zona escolar
002. 

mailto:ingriddanahe1968@gmail.COM


¿Qué es la logopolítica sindical?

El término logopolítica proviene de las raíces griegas logos (palabra,
razón, sentido) y polis (ciudad, comunidad).
En términos generales, puede entenderse como el arte y la práctica del
poder de la palabra en los ámbitos político y social; es decir, el uso del
discurso como herramienta para construir sentido, identidad y acción
colectiva.
La logopolítica sindical no se limita a hablar de derechos; implica dar
sentido a la palabra organizada, a la palabra que nombra lo que somos
y lo que defendemos.
Porque la palabra también es territorio:
“Si no nombramos nuestra realidad, otros lo harán por nosotros.”
Por eso, la logopolítica sindical es la trinchera del lenguaje: el lugar
donde no solo resistimos, sino también creamos.

Creamos identidad: somos comunidad laboral.
Creamos conciencia: nuestro trabajo es un derecho, no un favor.
Creamos comunidad: no estamos solos, estamos organizados.

Lo decimos no solo por nosotros, sino por quienes vienen detrás, por
las nuevas generaciones que merecen heredar derechos y no
precariedad.
Ser sindicalista es, ante todo, un acto profundo de humanidad.
Es entregarse cada día a formar mentes, construir personas y encender
luces en medio de la oscuridad.
Nuestro sindicato no es solo una estructura de defensa laboral —
necesaria y justa—; es también una comunidad de valores, principios y
sentido de vida.
Tiene rostro humano: el de quienes, incluso en la adversidad, no
renuncian a su vocación.
Somos más que trabajadores: somos constructores de humanidad.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 27



Hoy, más que nunca, nuestro sindicato habla con fuerza, con claridad y
con estrategia, porque la palabra organizada es una forma de poder.
Hemos aprendido no solo a gritar, sino a construir discurso, a disputar
sentidos, a nombrar lo que somos y lo que merecemos.

La salud: Un derecho, no un privilegio

Nuestra logopolítica sindical disputa el sentido de lo que significa vivir
con dignidad. Y vivir con dignidad implica cuidar el cuerpo, la mente,
el alma y la comunidad.
Por eso decimos con claridad: La salud no se vende, se defiende. La
salud no es un lujo, es un derecho.
Desde la logopolítica sindical nombramos la salud como lo que
realmente es: una conquista colectiva, un pilar de justicia social, y no
una mercancía.
Cuando nos quieren convencer de que los sistemas de salud colapsan
por falta de eficiencia, nosotros respondemos con hechos:
La salud se deteriora cuando se privatiza, cuando se mercantiliza,
cuando se gestiona bajo la lógica del capital y no de la vida.
No aceptamos que se hable de “servicios de salud” como si fueran
productos en una góndola.
Hablamos de derechos humanos, de cuerpos que duelen, de vidas que
importan.
Y afirmamos que la salud digna no se mendiga: se garantiza.

La Logopolítica en clave humanista: Viktor Frankl

El pensamiento de Viktor Frankl aporta a la logopolítica una
dimensión ética y existencial.

Frankl sostiene que el lenguaje no es solo un instrumento de
expresión, sino un acto de responsabilidad moral.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 28



En contextos sindicales, esto significa que el discurso no debe reducirse a
propaganda vacía, sino transformarse en una palabra que construye
dignidad, esperanza y valores humanos.
“La libertad se desvirtúa si no se vive en términos de responsabilidad”. —Viktor
Frankl, El hombre en busca de sentido (2004, p. 134)
Desde esta perspectiva, la palabra libre —base de toda democracia— debe
ir acompañada de responsabilidad moral.
La comunicación sindical no debería buscar solo eficacia persuasiva, sino
también coherencia ética y promoción de la dignidad humana.
La logopolítica inspirada en Frankl propone una política del sentido,
donde el discurso deja de ser manipulación para convertirse en una
búsqueda compartida de significado.
Es una logopolítica sindical humanista, que comunica desde la esperanza,
la dignidad y la responsabilidad.

Palabra, Dignidad y Futuro

Hoy reafirmamos nuestro compromiso con los principios que nos unen:
la equidad, el respeto y la dignidad del trabajo, porque decir sindicato es
decir que no estamos solos y, cuando un trabajador avanza, avanzamos
todos.
Sigamos luchando con firmeza, porque en cada derecho que defendemos
hay un niño que aprende mejor, una familia que gana seguridad social,
una comunidad que se fortalece y un país que se levanta.
No permitamos que otros nos digan cómo hablar, cuando somos
nosotros quienes sostenemos la palabra con nuestro cuerpo, mente y
vocación.
Cuando el mundo habla de “calidad”, nosotros hablamos de dignidad;
cuando hablan de “resultados”, nosotros hablamos de derechos; cuando
hablan de “gestión”, nosotros hablamos de justicia y comunidad.
Nosotros, quienes conformamos el sindicato, no solo hablamos:
transformamos. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 29





🚨DETENTE.🚨

Lo que estás a punto de leer pasa hoy en
Cuba — no en un documental del
desastre.

A veces la muerte no llega en
ambulancia: llega caminando por la calle
como si fuera normal.

Caminaba por Camino Viejo del Morro
cuando lo vi:

Un hombre lavando su ropa con el agua
negra que sale de una alcantarilla de
aguas residuales.

No era metáfora:
Era olor a podredumbre subiendo por la
nariz, era la espuma aceitosa pegada a la
tela, era el zumbido de mosquitos bien
alimentados, era el sonido del agua sucia
chocando contra la ropa como si nada.

Y ahí mismo, metros al lado, niños
pasando rumbo a la escuela, casas con
gente dentro respirando ese aire, un
barrio entero viviendo encima de un
caldo epidemiológico que nadie
clausura.

Y A S S E R  S O S A  T A M A Y O

REVISTA SAN RAFAEL | P. 31

YASSER.SOSATAMAYO

YASSERSOSATAMAYO



Mientras tanto el país arde en fiebre:
dengue, arbovirus, cuerpos delirando en
camillas,
farmacias que parecen vitrinas vacías,
hospitales donde el dolor no tiene con
qué bajarse.
Y nuestras calles,¡¡¡nuestras!!!, ponen la
mesa:
montañas de basura fermentando,
salideros de albañales corriendo como
ríos de infección,
charcos donde los mosquitos celebran su
propia orgía de sangre.
¿Quién responde por esto?
¿Quién explica por qué la gente tiene
que lavar su vida en agua que puede
matarla?
¿Hasta cuándo vamos a normalizar el
peligro como si fuera tradición nacional?
No es una queja: es un aviso de incendio.
Y el incendio no es futuro: está
encendido hoy.
Hervir el agua.
Tapar depósitos.
No criar charcos.
No tirar basura al viento.
Proteger a los niños.
Denunciar cada foco como si fuera un
cadáver a punto de levantarse.
Si este texto te incomoda, ya hizo lo que
tenía que hacer.
Si te deja igual, entonces el virus no es el
único que está ganando.
El enemigo no es solo biológico:
es la costumbre que nos volvió ciegos.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 32



REVISTA SAN RAFAEL | P. 33



WWW.LIBRERIAPAULINAS.COM



BOOK SALE

URUGUAY:     LIBRERIA RENART (UCU, 8 DE OCTUBRE 2738)
ARGENTINA: LIBRERIA ED.AKADIA (PARAGUAY 2065,CABA)



Book Sale

Susana Cesanelli‌
Librería Club del Libro Cívico.

Marcelo T. de Alvear 1348 (Galería). 
Teléfono: 4813-6780. 

Ciudad de Buenos Aires, Argentina.



S a n  R a f a e l ,  a r c á n g e l  d e  l a  s a l u d ,  i m p l o r o
h o y  t u  p r o t e c c i ó n  e s p e c i a l .  E n  e s t e  v i a j e

q u e  e m p r e n d o  a h o r a ,  g u í a m e  c o n  t u  l u z  y  t u
s a b i d u r í a  a  t o d a  h o r a .

E n v u e l v e  m i  c a m i n o  c o n  t u s  a l a s .  Q u e  t u s
m a n o s  s a n a d o r a s  m e  r e s g u a r d e n ,  y  e n  c a d a

p a s o ,  t u  p r e s e n c i a  s e a  m i  g u a r d a .

O h ,  s a n  R a f a e l ,  m e n s a j e r o  d i v i n o ,  i n t e r c e d e
a n t e  D i o s ,  n u e s t r o  p a d r e  b e n i g n o .  Q u e  s u

g r a c i a  m e  a c o m p a ñ e  e n  e s t e  t r a y e c t o ,  y  q u e
s u  a m o r  s e a  m i  a m p a r o  y  m i  p e r f e c t o .

S a n  R a f a e l ,  a m i g o  d e  l o s  c a m i n o s ,  e n s é ñ a m e
a  c o n s e r v a r  l a  f e  e n  l o s  s u f r i m i e n t o s  y  u n i r

m i s  d o l o r e s  c o n  l o s  d e  J e s ú s  y  M a r í a ,  y
b u s c a r  l a  g r a c i a  d e  D i o s  e n  l a  o r a c i ó n ,

e n c o n t r a n d o  l a  p a z  y  b i e n e s t a r  p a r a  q u e
m i s  p r o p ó s i t o s  s e a n  c u m p l i d o s .    

S a n  R a f a e l ,  á n g e l  d e  l a  p r o t e c c i ó n  y  l a
s a l u d ,  t e  r u e g o  q u e  c u i d e s  d e  m i  c o n
d e v o c i ó n  y  q u e  s i e m p r e  c o n m i g o ,  t u

b e n d i c i ó n  r e s u e n e .

A m é n .



www.revistasanrafael.com

DIRECTORA: ANA CECILIA MENA MUÑIZ
ASESORA: RAFAELA ESPINOZA MENA


