
Revista 
San Rafael 

amor, guía y sabiduría

NoviembreNoviembre
20242024Edición 9Edición 9  

www.revistasanrafael.com

El maravilloso mundo de la alta sensibilidad: Las PAS

vivimos con el corazón abierto y sin coraza emocional

protectora.
         Gabriela Guzmán Arnaud

La develación de las emociones a través del razonamiento.
        Antonio Salvador Flores Flores

“Mi camino como paciente hacia los cuidados paliativos”
          Carla Milagros Zapata Del Mar

La Vida: Un Adiós Constante que Nos Invita a Vivir con

Sentido
          Ana Cecilia Mena Muñiz

Horizontes Literarios de San Rafael



¡ T E  D A M O S  L A  B I E N V E N I D A !

¡BIENVENIDOS A LA REVISTA SAN RAFAEL: AMOR, GUÍA Y SABIDURÍA!

En esta novena edición de la Revista San Rafael, abrimos las puertas a un espacio de
reflexión profunda y humana, uniendo voces y experiencias de diversos rincones del mundo.
Cada colaborador de esta edición nos ofrece una perspectiva única y valiosa sobre el
intrincado tejido de la vida y la conexión humana, destacando los valores que nos impulsan y
nos transforman.

Exploramos El maravilloso mundo de la alta sensibilidad, de la mano de Gabriela Guzmán
Arnaud, quien nos invita a comprender cómo las Personas Altamente Sensibles (PAS) viven
con el corazón abierto, sin una coraza emocional que las proteja, y cómo esta sensibilidad es,
en realidad, una fortaleza en un mundo que muchas veces nos exige insensibilidad.

Desde México, Antonio Salvador Flores Flores nos lleva a un viaje hacia La develación de las
emociones a través del razonamiento, donde reflexiona sobre cómo emoción y razón no son
opuestos, sino fenómenos dinámicos que, a través de la narrativa y la empatía, nos ayudan a
comprendernos y conectar con los demás.

En un testimonio conmovedor, Carla Milagros Zapata Del Mar, desde Perú, nos comparte Mi
camino como paciente hacia los cuidados paliativos. Su relato destaca cómo los Cuidados
Paliativos (CP) y los Cuidados de Soporte (CS) buscan mejorar la calidad de vida del
paciente y su familia desde etapas tempranas de una enfermedad crónica, hasta la
terminalidad, ajustándose a las necesidades únicas de cada persona.

Ana Cecilia Mena Muñiz (nuestra directora) nos propone una visión existencial en La Vida:
Un Adiós Constante que Nos Invita a Vivir con Sentido. Su artículo nos recuerda la
importancia de vivir con propósito, abrazando cada momento como una oportunidad para
construir un legado significativo.

Además, en nuestra sección Horizontes Literarios de San Rafael, les traemos una
cuidadosa selección de libros que invitan a la reflexión, el aprendizaje y la conexión con lo
esencial. Autores de lujo Dr. Marco di Segni; Roberto Mucci, Susana Cesanelli, Mariela
Herou y Pavel Frank Rozas. 

Como parte de nuestro compromiso con la comunidad, los invitamos a participar en los
encuentros organizados por la Red Internacional de Logoterapeutas, espacios que
fomentan el crecimiento personal y colectivo a través de diálogos profundos y significativos.
Asimismo, les recordamos que pueden sintonizar el programa Sentido de Vida en La Visión
Radio, un espacio donde se explora las grandes preguntas de la existencia.
Les recordamos que pueden seguirnos en nuestra página web www.revistasanrafael.com y
el Podcast Revista San Rafael (Spotify) para acceder a más contenido y mantenerse al día
con nuestros próximos proyectos. ¡Gracias por ser parte de este camino hacia un mundo de
sentido!



C
O
N
T
EN

ID
O 03

El maravilloso mundo de la alta
sensibilidad: Las PAS vivimos con
el corazón abierto y sin coraza
emocional protectora.

09 La develación de las emociones a
través del razonamiento.

17 Mi camino como paciente hacia
los cuidados paliativos

La Vida: Un Adiós Constante que
Nos Invita a Vivir con Sentido

Horizontes Literarios de San
Rafael.

25

28



EL MARAVILLOSO MUNDO DE LA ALTA SENSIBILIDAD: LAS
PAS VIVIMOS CON EL CORAZÓN ABIERTO Y SIN CORAZA

EMOCIONAL PROTECTORA

Las personas altamente
sensibles (PAS) representamos
una forma única y enriquecedora
de experimentar el mundo. Este
rasgo, identificado por primera
vez en la década de 1990 por la
psicóloga Elaine Aron, no es un
trastorno, sino una manera de
percibir y procesar la información
sensorial y emocional de manera
más profunda. Esto afecta
aproximadamente al 15-20% de
la población y conlleva tanto
desafíos como fortalezas
significativas.

Gabriela Guzmán Arnaud

Las PAS procesan cada estímulo
con notable profundidad, desde
las interacciones cotidianas
hasta las emociones más sutiles.
Este procesamiento exhaustivo
nos permite tener una visión del
mundo rica en detalles y matices 

Características clave de las PAS

Curso en Neurociencia para la vida en Celop.
Master ́ s degree en Ciencia de la Felicidad en
la Universidad Berkeley California.
Máster en Educación en la Universidad de
Navarra.
Diplomado en Ciencias de la Familia en la
Universidad de Navarra.
Diplomado en Ciencias Religiosas y Teología
en la Universidad Pontificia de México.
Diplomado en Gestión empresarial en el
ESADE.
Máster en educación en Lousiana Estate
University.
Diplomado en Inteligencia Emocional en la
Universidad Anáhuac México.
Diplomado en Psicología de la personalidad en
La Universidad Oberta de Cataluña
Máster en Dirección de cine y Guion en el
Plato del Cinema de Barcelona.
Licenciatura en Ciencias Políticas y Administración
Pública en la Universidad Iberoamericana CDMX

Redes sociales:
www.ilafel.com Alli se puede acceder al Blog,
Facebook, Instagram y youtube.
www.gabrielaguzmanarnaud.com REVISTA SAN RAFAEL | P. 3



Otro aspecto distintivo es nuestra elevada empatía,
vinculada a la actividad de las neuronas espejo, que nos
permite captar y sentir profundamente las emociones de
los demás. Aunque esta empatía hace que las PAS seamos
excelentes en profesiones relacionadas con la salud y la
enseñanza, la ciencia y actividades artísticas, también
puede convertirnos en más vulnerables al agotamiento
emocional, especialmente en situaciones de alta presión.

que a menudo pasan
desapercibidos para
otros. Sin embargo, esta
capacidad implica una
mayor sensibilidad a los
estímulos, como luces
brillantes, ruidos intensos
y multitudes, lo cual
puede llevar a una
sobrecarga sensorial y a
la necesidad de espacios
tranquilos para recargar
energías.

Aanivelmemocional, las PAS experimentamos una
intensificación de nuestros sentimientos, lo que puede
aumentar el riesgo de problemas emocionales, como la
ansiedad y la depresión. Nuestra predisposición al
perfeccionismo y la autocrítica se suma a los desafíos,
exigiendo altos estándares de nostras mismas, lo cual a
menudo lleva a frustración y estrés.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 4



La neurociencia detrás de la alta
sensibilidad
Los estudios neurocientíficos han
demostrado que el cerebro de las
PAS presenta características
singulares. La amígdala, una
estructura del sistema límbico, es
más reactiva, lo que genera
respuestas emocionales intensas y
una mayor susceptibilidad al estrés. 
Además, la corteza prefrontal,
responsable de la toma de
decisiones y el procesamiento
profundo, muestra una activación
más elevada en las PAS. Esta
actividad ayuda a la reflexión y el
análisis, pero también puede
contribuir a la rumiación mental,
predisponiéndolas a la ansiedad.

Desde una perspectiva bioquímica,
las PAS presentamos una regulación
particular de los neurotransmisores.
El cortisol, la hormona del estrés, se
libera con mayor frecuencia, lo que
las coloca en un estado de alerta
sostenido. La serotonina y la
dopamina, cruciales para el
bienestar y la regulación emocional,
pueden estar disminuidas, lo que
afecta su equilibrio emocional y
aumenta el riesgo de depresión.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 5



A pesar de los desafíos, las PAS poseemos fortalezas
notables que aportan un valor único a nuestra vida y al
entorno. 

Nuestra capacidad para la reflexión y la toma de
decisiones detalladas se debe en gran parte a la
activación profunda de la corteza prefrontal, lo que nos
permite anticipar consecuencias y analizar situaciones de
manera meticulosa. Este rasgo nos convierte en personas
reflexivas y consideradas.

La creatividad y la capacidad artística son otros aspectos
fundamentales de las PAS. Nuestro cerebro combina la
actividad en la corteza prefrontal y el lóbulo parietal, lo
que facilita la generación de ideas complejas y la
percepción espacial. Los neurotransmisores como la
serotonina y la dopamina ayudan a que puedan
concentrarse profundamente en actividades creativas,
permitiéndoles alcanzar el estado de "flow".

La empatía y la capacidad de conexión social también
destacan. La eficiencia de su sistema de neuronas espejo
permite que las PAS comprendan las emociones de los
demás de manera intuitiva, lo que las hace hábiles en
profesiones que requieren sensibilidad social, como la
psicoterapia o el trabajo social. Además, el
neurotransmisor oxitocina facilita la creación de vínculos
emocionales profundos, aumentando su sentido de
pertenencia y satisfacción en las relaciones
interpersonales.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 6



Vivir como una PAS es como vivir "con el corazón abierto y sin
coraza emocional". (Gabriela Guzmán Arnaud 2024).

Este rasgo no solo enriquece la vida de quienes lo poseemos,
sino también la de quienes nos rodean. Aunque podemos
enfrentar desafíos como el estrés y la ansiedad, entender el
funcionamiento neurocientífico y bioquímico detrás de nuestra
sensibilidad es clave para desarrollar estrategias de
autocuidado y equilibrio emocional.
 
Las PAS no solo estamos capacitadas para vivir vidas plenas y
satisfactorias, sino que también poseemos una capacidad
única para contribuir al mundo a través de nuestra creatividad,
empatía y reflexión profunda. 
 
Apreciar la alta sensibilidad en su totalidad, con sus retos y
fortalezas, permite que este rasgo sea visto no como una
limitación, sino como una extraordinaria ventaja que enriquece
la experiencia humana.

Conclusión: La alta sensibilidad como una riqueza

www.ilafel.com
REVISTA SAN RAFAEL | P. 7



¿ Te has preguntado en varias ocasiones si tú podrías ser demasiado sensible?

¿ Tu hijo(a), parece muy sensible y/o vulnerable y eso te inquieta?

¿ Incluso has buscado o recibido tratamiento médico o psicológico para poder
afrontar tareas del día a día que facilmente te rebasan?

Podrías ser una persona PAS ( altamente sensible), con grandes fortalezas, pero
con una condición que debes entendarla para tener hábitos saludables y que te
permitan tener una vida de calidad, disfrutando de tu capacidad altamente sensible
para vivir una vida llena de sentido.

INVITACIÓN A CURSO SOBRE
PERSONAS ALTAMENTE SENSIBLES

52 443 131 5223. MÉX.
34 652 243 505 ESPAÑA



LA DEVELACIÓN DE LAS EMOCIONES A TRAVÉS DEL
RAZONAMIENTO.

Existe una estrecha relación entre
razonamiento y emociones, son
dos condiciones que nos permiten
interactuar y comprender al
mundo. Los diversos modelos para
su entendimiento favorecen o
explican la importancia que puede
tener una sobre la otra. Filósofos
como Platón y Aristóteles,
prestaron atención a este tema.
Dentro de los diálogos de Platón,
Sócrates ya sentenciaba:
“conócete a ti mismo”, haciendo
referencia a una leyenda escrita en
el templo de Delfos, que resulta
ser una forma de adentrarse a
comprender-se tanto en los actos
de intelecto como de emoción, con
el propósito de alcanzar el
gobierno propio del ser a partir de
su pensamiento y no de lo que se
dicta por terceros, sean
particulares o instituciones,
aspecto que no implica alejarnos
de la sociedad, sino todo lo
contrario, comprenderla y actuar
en ella.

Filósofo y psicoterapeuta.
Doctorante en Filosofía Social.
Dr. Investigación Psicológica.
Mtro. Psicoterapia.
Mtro. Pensamiento Crítico y Hermenéutica.
Mtro. Análisis y Terapia Existencial.
Especialidad en Diálogo Existencial.
Especialidad en Terapia Psicosexual.
Lic. Criminología y Criminalística.
Lic. Psicología.
Lic. Filosofía.

ANTONIO SALVADOR
FLORES FLORES

Con intereses radicados en la fenomenología y
hermenéutica, principalmente en el lenguaje y la
construcción del sí mismo por medio de la
narración, apoyado en autores como Edmund
Husserl, Friedrich Nietzsche, Edith Stein, Paul
Ricoeur, Hans-Georg Gadamer, Emmanuel
Lévinas y José Ortega y Gasset.

Reside actualmente en el estado de Puebla,
México, ha participado en distintos cursos,
diplomados y cátedras. Actualmente colabora con
programas de radio que tienen la intención de
abordar el monoteísmo a partir del estudio de la
Toráh. REVISTA SAN RAFAEL | P. 9



Para esta temática nos vamos a
centrar en el pensamiento de autores
como Ricoeur, Stein y Derrida. Hay
que puntualizar que existen muchos
otros autores[1] más que bien valdría
la pena revisar, por ahora, solo nos
limitaremos a los mencionados,
puesto que, a partir de mi práctica
personal, son autores que miran a las
emociones como una revelación del
lenguaje y el propio razonamiento. Es
una dimensión de la existencia
humana que tiene distintos niveles de
comprensión y análisis, tanto formal
como informal, es decir, no requieren
necesariamente un estudio
exhaustivo de corte académico, sino
que se puede llevar a cabo en lo
cotidiano, en las charlas diarias que
es donde mayormente se necesita de
esta herramienta para la
comprensión.

Para algunas tradiciones filosóficas, las emociones
representan una dificultad para el pensamiento lógico, sin
embargo, los enfoques contemporáneos, particularmente la
fenomenología y hermenéutica, replantean esta condición.
La comprensión de las emociones es un proceso amplio que
cuenta con diversos sistemas para lograrlo. En nuestro
caso en particular, vamos a partir de los procesos
interpretativos y reflexivos.

[1] Hannah Arendt, Max Scheler, Martha Nussbaum y Antonio Damasio, entre
otros muchos más.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 10



Para Ricoeur, las emociones son un entramado de
significaciones que el ser humano crea en su contexto
narrativo. "La vida no es más que una historia en busca de
un narrador" (Ricoeur, 1983, p. 5), a través de la anterior
afirmación, se intuye que la narrativa expresada en el
lenguaje, es la manera en que cada persona organiza y
comprende sus emociones.

Por otra parte, también hace referencia de que las
emociones no solo se experimentan, sino que además de
narrarse, se les da sentido[3], una dirección y orientación
en cuanto al momento que se vive. Ricoeur ofrece un marco
de existencia para las emociones de la siguiente manera:
las emociones "no existen fuera de los relatos que las
estructuran" (Ricoeur, 1983, p. 120), ya que estas solo
pueden comprenderse bajo el contexto histórico que se
enmarcan, invitando a una reflexión y razonamiento sobre
“sí mismo”, que implica un proceso de autodescubrimiento
constante e ininterrumpido (pero si selectivo de la
memoria[4]). 
 
[2] In-der-Welt-sein descrito por Martin Heidegger, en su obra Ser y Tiempo de 1927, donde da cuenta que el ser esta implicado en el
mundo de manera permanente e inseparable.
[3] Ricoeur utiliza el concepto de mimesis para nombrar el acto como estructura del tiempo y la experiencia a través de la narración.
[4] Esta es una observación propia sobre el continuo consciente de la memoria, ya que no es posible recordar cada segundo de
existencia, se hace una selección activa de los eventos que quedan registrados, los cuales son

En primera instancia, es una condición necesaria saber que
toda emoción NO es una fuerza primitiva o irracional, es una
función con muchas formas para la interacción del ser-en-
el-mundo[2], con cada persona y contexto en particular.

RICOEUR Y LA HERMENÉUTICA DE LAS EMOCIONES.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 11



Stein realiza un abordaje
fenomenológico de lo que son las
emociones, tomando como eje de
análisis el concepto de empatía, a
la que describe como un acto de
razonamiento que permite alcanzar
la comprensión de los demás. Para
Stein, "la empatía es un proceso
cognitivo que involucra tanto la
experiencia directa como la
interpretación reflexiva de los
sentimientos ajenos" (Stein, 1917, p.
55). Para esta pensadora, el
razonamiento no se aleja de las
emociones ni se contrapone, por el
contrario, razonar es un acto
integrativo de las emociones para
que estas se develen en un
contexto intersubjetivo, es decir,
durante actos de relación con los
demás.

LA EMPATÍA Y RAZONAMIENTO EMOCIONAL EN EDITH STEIN.

[5]Término alemán para nombrar el acto de comprender a los demás de manera amplia y bajo su contexto.

De igual manera, Stein afirma que la empatía es un proceso
necesariamente reflexivo, puesto que al percibir a los
demás y al mundo, se realiza un juicio crítico que permite
hacer la distinción entre los sentimientos propios y de los
demás, el cual denominó como verstehen[5], o acto
comprensivo.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 12



Los aportes de Derrida, específicamente en su
teoría deconstruccionista, ofrece una postura
crítica en cuanto a la relación entre lenguaje,
razonamiento y emociones. El lenguaje para
Derrida esta estructurado a manera de un
entramado de resignificaciones constantes e
interminables, es decir, no se puede expresar
la emocionalidad total a través del lenguaje[6]:
"El lenguaje es un tejido de diferencias y
aplazamientos; las emociones, al ser
expresadas, están siempre sujetas a una
interpretación que nunca llega a fijarse"
(Derrida, 1967, p. 105). Para él, las emociones
no se pueden cristalizar, sin embargo, si se
pueden interpretar de manera provisional y
momentánea que exige una constante
reevaluación una ves que se traigan al
presente por medio de la memoria.

LA DECONSTRUCCIÓN DEL LENGUAJE Y LAS EMOCIONES
DESDE LA MIRADA DE JACQUES DERRIDA.

Por último, es importante mencionar que la empatía tiene
una condición dicotómica, puesto que no solo es el acto
compresivo periférico, sino también al interior de nuestro
propio ser. Interactuar e interpretar de manera empática
con los otros nos permite reflexionar sobre nuestra propia
existencia, en lo particular, sobre nuestras emociones para
comprenderlas con mayor profundidad. 

[6] Este aspecto nos invita a pensarnos como seres incompletos, parciales que conceptualizamos la
totalidad de las cosas como medio de comprensión, aunque esto nunca suceda, puesto que no podemos
sentir, conocer o decir todo, siempre estará algo más 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 13



Las emociones no se pueden cristalizar[8] en el lenguaje,
puesto que es una dymanis -en el sentido Aristotélico-, una
potencia de ser y cambio en las cosas, que no guarda en
ningún momento la condición de statikós -aquello que es
inmutable-, ya que esta solo es una idea que nos ayuda a
tener estabilidad en el tiempo. 
Los tres enfoques anteriores nos invitan a la
reconsideración racional de las emociones, dejando de lado
la creencia cultural de que son opuestos, para dar paso a
una integración dialéctica que permanece y se re-crea,
siendo fenómenos humanos que adquieren sentido para la
experiencia humana en cada momento de la vida.

Conclusión
Comprender las emociones es un trabajo con distintas
fases y actitudes, parte de la relación con alguien, un otro
para ser escuchado, pasando a la interpretación narrativa
que se manifiesta a través del lenguaje[7]. Mientras Ricoeur
nos anuncia la importancia de la emocionalidad en la
narrativa que interpreta cada persona, Stein destaca el
papel de la empatía en el encuentro intersubjetivo, puesto
que esta condición no solo nos permite comprender al otro,
sino a nosotros mismos a partir del contacto relacional.
Finalmente, Derrida nos abre la puerta a la no conclusión, es
decir, la condición de que el lenguaje no expresa la
totalidad de las emociones, hay algo más, de lo que no se
habla o se puede explicar, por lo que queda inacabado, pero
con la posibilidad de ser explorado.

[7] Es importante considerar el cuerpo, pues este también cuenta una historia.
[8] El término de diferencia es lo que utiliza Derrida para explicar que los significados no son algo inmutable, todo lo contrario, aun en
las emociones, los significados no están fijos en el lenguaje.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 14



P R E S E N C I A L  ( P U E B L A - M E X I C O )P R E S E N C I A L  ( P U E B L A - M E X I C O )P R E S E N C I A L  ( P U E B L A - M E X I C O )

O N  L I N EO N  L I N EO N  L I N E    

REVISTA SAN RAFAEL | P. 15



REVISTA SAN RAFAEL | P. 16



“MI CAMINO COMO PACIENTE HACIA LOS CUIDADOS
PALIATIVOS”

Reconocer el proceso de fin de
vida permite ver las múltiples
necesidades que surgen en
este camino y aunque a simple
vista puede parecer muy
doloroso y cargado de
sufrimiento, acompañado de la
multidimensionalidad de los
Cuidados de Soporte (CS) y/o
Cuidados Paliativos (CP),
puede también ser un camino
transformador y que nos
permite reconocer la
trascendencia de la vida, no
solo del paciente sino también
de todos quienes tenemos el
honor de acompañarlo.
 
La evolución de toda
enfermedad crónica va de la
mano, en el tiempo, de la
perdida de “funcionalidad”, es
decir, la capacidad de ser
independientes, de valeros por
nosotros mismos hasta ser
totalmente dependientes y
llegar al final del camino, la
muerte. 
 

Pregrado:
UNIVERSIDAD CATÓLICA DE SANTA MARIA.
AREQUIPA – PERU. Médica Cirujana. 

Post grado:
UNIVERSIDAD RICARDO PALMA. LIMA –
PERU. Especialista en Geriatría. 
UNVERSIDAD DE VALLADOLID. ESPAÑA –
Master en Cuidados Paliativos. 

CLINICA UNIVERSIDAD DE NAVARRA. PAMPLONA -
ESPAÑA – Fellowship en Cuidados Paliativos 

LABOR ASISTENCIAL
UNIDAD DE CUIDADOS PALIATIVOS.
INSTITUTO NACIONAL DE ENFERMEDADES
NEOPLASICAS. LIMA-PERU. Médico Paliativista 
SERVICIO DE ATENCION DOMICILIARIA
ONCOCENTER. LIMA-PERU. Médico Paliativista

ASOCIACIONES MEDICAS
Miembro Fundador de la Asociación Médica Peruana
de Cuidados Paliativos
Miembro de la Sociedad Española de Cuidados
Paliativos.
Miembro de la Sociedad Navara de Cuidados
Paliativos.
Miembro de la Sociedad Peruana de Geriatría.
Miembro de la Sociedad Peruana de Neurologia.

CARLA MILAGROS ZAPATA DEL MAR

REVISTA SAN RAFAEL | P. 17



Al momento del diagnóstico de una enfermedad crónica
solemos ser funcionalmente independientes: vamos
caminando a la cita médica, gestionamos la consulta,
tomamos nuestras medicinas, etc, etc… Con el tiempo y
el deterioro orgánico causado por la enfermedad,
condiciona que esa independencia vaya disminuyendo,
esta pérdida de funcionalidad se ve notablemente en
aquellos episodios de estrés orgánico (por ejemplo
cuando se suma una neumonía, una fractura, un cuadro
de deshidratación, etc, etc). 

Si bien es cierto, posterior al
tratamiento y cuidados
solemos superamos esos
episodios de estrés, no
siempre logramos recuperar la
funcionalidad que gozábamos
antes de cada episodio, es así
que ésta perdida funcional
progresa en el tiempo, de tal
manera que semanas o días
antes de morir, nos
encontramos postrados en
cama, necesitando ayuda para
todas esas actividades básicas
en nuestra vida diaria como
comer, vestirnos, asearnos,
movernos, y así poco a poco
nos vamos apagando hasta
finalmente morir. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 18



Si bien es cierto q todo camino al final de la vida
se caracteriza por esa pérdida de funcionalidad
en el tiempo, pues no todas las enfermedades
tienen una misma trayectoria. Algunas, como el
cáncer (fuera del importante porcentaje de
pacientes que actualmente logran curarse)
presentan una perdida funcional constante y
progresiva que puede durar entre años y meses;
las enfermedades crónicas orgánicas (como la
insuficiencia hepática, renal, cardiaca o
pulmonar) tienen un curso más larvado y pueden
durar años con episodios de agudos muy graves y
cercanos a la muerte; de forma similar, las
enfermedades neurodegenerativas (como las
demencias, el Parkinson, la esclerosis lateral
amiotrófica…) que en algunos casos pueden
durar muchos años siendo casi total o totalmente
dependientes.

Sea la trayectoria que sea, en camino al final de
la vida tiene un último paso que nos lleva a la
muerte, una verdad al momento, aún absoluta. Lo
que inevitablemente nos condiciona a verla tarde
o temprano, por nosotros mismos o por nuestros
seres queridos. 

¿Alguna vez hemos visto de cerca a la muerte?,
¿cómo la vemos? Ante la inevitabilidad de verla,
¿será posible tener una relación con ella? Y si la
tengo, cómo es ésta?

 REVISTA SAN RAFAEL | P. 19



Hace muchos años, la
primera vez que vi la
escultura de “El Beso de la
Muerte” tuve una sensación
de rechazo total a aquella
imagen, definitivamente, fue
una experiencia corta y muy
desagradable. Al día de hoy,
puedo decir que la
experiencia de verla es muy
distinta, aún no es agradable
pero hoy logro verla y al
hacerlo encuentro a un
hombre completamente
vulnerable siendo sostenido y
quizá hasta protegido dentro
de esas alas y que con un
gesto, a mis ojos, compasivo,
recibe un último o primer
beso. Y es asi como hoy
puedo describir mi relación
con la muerte.

“EL BESO DE LA MUERTE”
CEMENTERIO DE POBLENOU

BARCELONA,ESPAÑA 1930

En el proceso de toda enfermedad crónica existen cuatro
momentos importantes: el diagnostico (punto de partida), la
situación de terminalidad irreversible (hito N°1), la situación
de últimos días o agonía (hito N°2) y la muerte (meta o final
del camino).

En el momento del diagnostico los objetivos puden estar
determinados por el deseo de curar la enfermedad, como
sucede con el cancer o retrazar su evolución lo máximo
posible como en las enfermeades orgánicas y degenerativas.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 20



La situación de terminalidad es cuando se reconoce que la
enfermedad cronica que hemos intentando curar o retrazar
su progresión ha llegado a una situación irreversible, es
decir ya no podemos detenerla y tampoco podemos evitar
que siga avanzando, es “terminal”, lo que a su vez no
significa que el paciente este muriendo en ese momento.
La situación de últimos días o de agonía, corresponde a los
días y horas previos a la muerte.

Es un hito fundamental, desde la perspectiva de cuidados de
soporte y cuidados paliativos, reconocer la “situación de
terminalidad irreversible” puesto que los objetivos en el
manejo de la enfermedad deberán adecuarse gradualmente
a las necesidades del paciente. Es decir, si ya no puedo curar
ni detener la evolucion de la enfermedad, qué sí puedo
hacer. 
 
Se ha reconocido que los CP se pueden brindar desde el
momento del diagnóstico de una enfermedad crónica, lo que
actualmente se le denomina “Cuidados de Soporte” (CS)
que al igual que los CP tienen el objetivo de brindar la mejor
calidad de vida al paciente y su familia por medio del
control de síntomas físicos, psicológicos, espirituales y
sociales. A diferencia de los CP, los CS se pueden brindar al
mismo tiempo en el que el paciente recibe el tratamiento
especifico para controlar o retrazar la evolución de su
enfermedad, es decir antes de llegar a la “terminalidad”. En
la terminalidad, los CP van adecuando las terapias de
manejo en función a las necesidades propias de cada
paciente en el contexto de una enfermedad que se sabe va a
progresar irreversiblemente.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 21



Tenemos a Pedro y a Juan ingresados en
emergencia, ambos tienen demencia. Pedro
fue diagnósticado hace dos años, Pedro se
cambia, se asea, se alimenta solo y suele salir
de paseo con sus hijas, ocasionalmente
desconoce a sus hijas y no recuerda su
dirección o teléfono. Juan fue diagnosticado
hace 8 años, vive postrado en cama, tiene la
mirada perdida, no habla, desde hace un mes
empezo a atorase con la comida y es la
tercera vez en dos meses que ingresa a
emergencia, su demencia es “terminal”.
Ambos tienen neumonia, y necesitan oxigeno;
Juan tiene tambien su función renal
deteriorada, de ingresar a una unidad de
cuidados intensivos (UCI) estaría solo,
conectado a multiples monitores, lejos de su
familia y aun así podría fallecer. Pedro no
tiene compromiso en otros órganos, si ingresa
a UCI, estaría solo, pero sus probabilidades de
sobrevivir son altas, con terapia física y
soporte nutricional podría recuperar parte de
la funcionalidad que tenía antes y seguir
disfrutando de su vida. Si bien Juan no entrará
a UCI, no le faltará soporte de oxigeno,
tampoco se suspenderan los antibioticos, si lo
necesita se le dará medicación para el dolor,
se le cuidará y atenderá como merece, y
posiblemente fallezca rodeado de su familia y
en paz. Estas diferencias en los abordajes se
denomina “Adecuación Terapeútica”, darle a
cada uno lo que necesita.
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 22



Es verdad que la terminalidad es un camino lleno
de incertidumbre, los síntomas que el paciente ya
presentaba pueden intensificarse y
ocasionalmente aparecen otros, al mismo tiempo
surge el impacto emocional al reconocer que se
acerca el final. En muchas ocasiones el peso de
los síntomas físicos, psicológicos, espirituales y
sociales que llevan cargando durante el curso de
la enfermedad comprometen su “sentido de vida”
y la dignidad del paciente, surgiendo el deseo de
adelantar la muerte. El acompañamiento de los
CS/CP controlando esa carga de síntomas no solo
aligera el paso sino que permite encontrar un
nuevo sentido de nuestra vida y con éste el
reconocimiento de nuestro legado que nos
mantendra vivos en la memoria de otros.

Sentados ahí, frente a frente, de carne y hueso,
vulnerables en esa humanidad compartida, el
médico/personal de salud y su paciente/familiar
donde lo único que nos hace diferentes es lo que
cada uno ha aprendido en su vida. Reconocernos
ahí, juntos, humanos, dignos, merecedores de
respeto, amor, cuidado y compasión, es
fundamental para el acompañamiento al final de
vida. Desde esta horizontalidad, la vulnerabilidad
le permite al paciente mostrar sus necesidades,
es ahí cuando empieza a hacerse cargo de ellas y
se empoderamos de su propia vida. 
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 23



Entonces, qué necesito hacer/ser para garantizar mi
¿AUTONOMIA?, para tener o cumplir mi VOLUNTAD
¿ANTICIPADA? para garantizar mi acceso a una
¿ATENCION PALIATIVA oportuna?. Edith Eger en su
novela ¨La Bailarina de Auschwith” dice: “No puedo
cambiar el pasado. Pero puedo salvar una vida: LA MIA”. 
 

Hasta aquí vamos viendo algunas luces en este camino
que parecia sombrio. Los CS/CP que nos permiten
controlar los sintomas para poder VIVIR, disfrutar el resto
del camino y también tenemos a la “Planificación
Anticipada de Cuidados”, un proceso que tiene por
objetivo hacer prevalecer la autonomia del paciente,
donde el paciente puede indicar como quiere que se le
trate, acompañe o ayude en su proceso de fin de vida,
según sus valores, prioridades y principios.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 24



El ser humano, en su esencia más
profunda, está llamado a enfrentar
lo efímero de su existencia. La vida,
como bien decía Viktor Frankl, no
es más que un continuo morir, un
constante decir adiós. Nos
resistimos a aceptar esta verdad
porque en ella se esconde una
paradoja: es precisamente la
finitud lo que le da sentido a
nuestra vida. Si pudiéramos
postergar cualquier decisión o
acción de manera indefinida, nos
veríamos arrastrados por una
inercia peligrosa, una parálisis
existencial que nos robaría la
urgencia de vivir, de resolver, de
crear. Pero la muerte, ese punto
final del adiós constante, actúa
como una brújula que nos recuerda
que la vida no puede esperar.

En este contexto, surge una
pregunta inquietante: ¿Cuántos de
nosotros estamos realmente
viviendo nuestra propia vida?
Viktor Frankl lo señaló con aguda
precisión: hay personas que sufren
porque todavía ni siquiera han
empezado a vivir. 

LA VIDA: UN ADIÓS CONSTANTE QUE NOS INVITA A VIVIR CON
SENTIDO

A N A  C E C I L I A  M E N A
M U Ñ I Z

Abogada.

Asesora en asuntos políticos.

Consejera en Logoterapia y

Análisis Existencial.

Tanatóloga.

Business Coach.

Especialista en Filosofía

para niños.

Docente.

Creadora de Cibersentido.

Autora del libro Duelos al

atardecer.

Directora de la Revista San

Rafael.

Creadora del Programa

Estado Detox.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 25



La rutina, el miedo al fracaso o el
conformismo nos pueden convertir en
prisioneros de una vida sin sentido. Y, sin
embargo, la vida nos ofrece continuamente
oportunidades para dotarla de propósito. 

Cada día, cada instante, es una invitación a
construir algo significativo, algo que nos
haga sentir orgullosos, algo que se
convierta en un monumento personal que
nadie pueda borrar.

En una charla, el coach Juan Vereck ilustró
esta idea con una imagen poderosa: el
cementerio es el lugar más rico del
planeta. Allí reposan sueños que nunca se
concretaron, ideas que jamás vieron la luz,
metas que se quedaron a medio camino.
No porque la vida no haya ofrecido
oportunidades, sino porque quienes las
portaban decidieron postergarlas,
atrapados por la inercia de lo cotidiano. La
riqueza de esos sueños no cumplidos es
una pérdida incalculable, una lección
silenciosa que nos grita la importancia de
actuar, de atrevernos a vivir nuestra
propia vida antes de que sea demasiado
tarde.

EL CEMENTERIO: EL LUGAR MÁS RICO DEL PLANETA

REVISTA SAN RAFAEL | P. 26



VIVIR CON PROPÓSITO: EL LEGADO DE NUESTRA EXISTENCIA

Aceptar que la vida es esencialmente pasajera no
significa rendirse al vacío, sino todo lo contrario:
significa llenarla de significado. Como Frankl nos
enseñó, el sentido de la vida no está predefinido, sino
que se encuentra en las decisiones que tomamos, en
las relaciones que cultivamos, en los valores que
defendemos. 

El reto está en no dejar que las oportunidades pasen
de largo. En no esperar al momento perfecto, porque
ese momento quizás nunca llegue. La vida nos está
hablando, ofreciéndonos un sentido de una manera u
otra. ¿Estamos dispuestos a escuchar? ¿Estamos
dispuestos a actuar?

La vida es, en última instancia, un adiós constante.
Pero no debemos ver este adiós como una pérdida,
sino como una oportunidad para decir sí: sí al amor, sí
a los sueños, sí a los desafíos. En cada despedida hay
una invitación a crear, a construir, a vivir. Y al final,
cuando el último adiós llegue, que podamos mirar
hacia atrás y decir, con la serenidad de quien ha
vivido plenamente: "Mi vida fue un monumento, y
nadie podrá desaparecerlo".

UN ADIÓS QUE NOS INVITA A DECIR SÍ

REVISTA SAN RAFAEL | P. 27





REVISTA SAN RAFAEL | P. 29





Una aventura musical y espiritual

BOOK SALE

MARIELA HEROU 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 31



REVISTA SAN RAFAEL | P. 32



REVISTA SAN RAFAEL | P. 33











SUSCRÍBETE
¡NO TE PIERDAS NUESTRAS

PUBLICACIONES!

www.revistasanrafael.com

ESCAN
EA



S a n  R a f a e l ,  a r c á n g e l  d e  l a  s a l u d ,  i m p l o r o
h o y  t u  p r o t e c c i ó n  e s p e c i a l .  E n  e s t e  v i a j e

q u e  e m p r e n d o  a h o r a ,  g u í a m e  c o n  t u  l u z  y  t u
s a b i d u r í a  a  t o d a  h o r a .

E n v u e l v e  m i  c a m i n o  c o n  t u s  a l a s .  Q u e  t u s
m a n o s  s a n a d o r a s  m e  r e s g u a r d e n ,  y  e n  c a d a

p a s o ,  t u  p r e s e n c i a  s e a  m i  g u a r d a .

O h ,  s a n  R a f a e l ,  m e n s a j e r o  d i v i n o ,  i n t e r c e d e
a n t e  D i o s ,  n u e s t r o  p a d r e  b e n i g n o .  Q u e  s u

g r a c i a  m e  a c o m p a ñ e  e n  e s t e  t r a y e c t o ,  y  q u e
s u  a m o r  s e a  m i  a m p a r o  y  m i  p e r f e c t o .

S a n  R a f a e l ,  a m i g o  d e  l o s  c a m i n o s ,  e n s é ñ a m e
a  c o n s e r v a r  l a  f e  e n  l o s  s u f r i m i e n t o s  y  u n i r

m i s  d o l o r e s  c o n  l o s  d e  J e s ú s  y  M a r í a ,  y
b u s c a r  l a  g r a c i a  d e  D i o s  e n  l a  o r a c i ó n ,

e n c o n t r a n d o  l a  p a z  y  b i e n e s t a r  p a r a  q u e
m i s  p r o p ó s i t o s  s e a n  c u m p l i d o s .    

S a n  R a f a e l ,  á n g e l  d e  l a  p r o t e c c i ó n  y  l a
s a l u d ,  t e  r u e g o  q u e  c u i d e s  d e  m i  c o n
d e v o c i ó n  y  q u e  s i e m p r e  c o n m i g o ,  t u

b e n d i c i ó n  r e s u e n e .

A m é n .



www.revistasanrafael.com

DIRECTORA: ANA CECILIA MENA MUÑIZ 


