
VIKTOR EMIL FRANKL: UN JOB CONTEMPORÁNEO
      Ricardo Joaquin Sardi

APRENDIENDO A ENVEJECER
      Lucetta Fernández

LA FENOMENOLOGÍA EN LA PRÁCTICA DE LA
PSICOTERAPIA.

      Adriana Servín Figueroa

EL DILEMA DE LA FELICIDAD: CUANDO PENSAR
DEMASIADO TE IMPIDE SER FELIZ

      Gabriela Guzmán Arnaud

VOLVER A EMPEZAR: EL ARTE DE ENCONTRAR SENTIDO
EN LA VIDA

      Patricia Velasco Sumarriva

HORIZONTES LITERARIOS DE SAN RAFAEL 

Revista 
San Rafael 

amor, guía y sabiduría

Edición 12Edición 12  Febrero 2025Febrero 2025

www.revistasanrafael.com



¡BIENVENIDOS A LA REVISTA SAN RAFAEL: AMOR, GUÍA Y SABIDURÍA!

En esta duodécima edición de la Revista San Rafael, les damos la bienvenida a un espacio de
reflexión profunda y humana, donde convergen voces y experiencias de distintos rincones del mundo.
Cada colaborador nos ofrece una perspectiva única y valiosa sobre el complejo entramado de la vida,
la conexión humana y los valores que nos impulsan y transforman.
Desde Argentina, tenemos el honor de compartir el artículo "Viktor Emil Frankl: un Job
contemporáneo", escrito por el Dr. Ricardo Joaquín Sardi y publicado originalmente en el Diario Los
Andes el 12 de septiembre de 1997. Con su autorización, hoy les presentamos este valioso tesoro.
¡Gracias, doctor, por su confianza y apoyo!
Desde República Dominicana, la talentosa y encantadora Lucetta Fernández nos invita a la reflexión
con "Aprendiendo a envejecer", un artículo que nos anima a vivir cada etapa de la vida plenamente,
explorándola, disfrutándola y extrayendo sabiduría tanto de los momentos mágicos como de los
desafiantes.
Desde México, contamos con el valioso aporte de nuestra querida Adriana Servín Figueroa, quien nos
ofrece una profunda enseñanza en "La fenomenología en la práctica de la psicoterapia". En su artículo,
nos muestra cómo esta perspectiva permite comprender la existencia única de cada paciente sin
juzgar ni categorizar, sino simplemente abriéndose a "lo que es", para construir desde ahí la relación
psicoterapeuta-cliente como un proceso de crecimiento. Desde España, Gabriela Guzmán Arnaud
nos comparte su enfoque sobre "El dilema de la felicidad: cuando pensar demasiado te impide ser
feliz". A través de su artículo, nos invita a reflexionar sobre cómo podemos alcanzar la felicidad
perdernos en su búsqueda. La respuesta que nos brinda es, sencillamente, maravillosa.
También contamos desde Perú con la colaboración de Patricia Velasco Sumarriva, quien nos ofrece
"Volver a empezar: el arte de encontrar sentido en la vida". En su reflexión, nos recuerda que la vida
es una sola, pero está llena de oportunidades para reinventarnos y construir un nuevo camino con
significado.
En nuestra sección Horizontes Literarios de San Rafael, les presentamos una cuidadosa selección de
libros que invitan a la reflexión, el aprendizaje y la conexión con lo esencial. En esta edición,
destacamos obras del Dr. Marco Di Segni, Susana Cesanelli, Pavel Frank Rozas y Judith Colina Vega.

Como parte de nuestro compromiso con la comunidad, los invitamos a sintonizar el programa
"Sentido de Vida", transmitido todos los sábados de 10:00 a.m. a 12:00 p.m. (hora de Atlanta) a
través de YouTube en el canal @sentidodevida-atlanta. En este espacio, exploramos las grandes
preguntas de la existencia y ofrecemos herramientas valiosas para construir una vida con propósito.
Además, los animamos a inscribirse en las siguientes formaciones: 

Diplomado Virtual sobre Relaciones de Pareja y Familia impartido por ILAE – Instituto de
Logoterapia y Análisis Existencial Atlanta (inicio en mayo).
 Curso de Acompañamiento Familiar, organizado por el Instituto para la Familia.
Curso "Logovivir: transformemos el sufrimiento en sentido, hablemos de suicidio", organizado por
CELOP – Centro de Logoterapia y Orientación Psicológic

Todos los detalles están disponibles dentro de la revista.

Finalmente, les recordamos seguirnos en nuestra página web www.revistasanrafael.com, en nuestro
podcast Revista San Rafael (disponible en Spotify), y en nuestro canal de YouTube
@RevistaSanRafael para mantenerse al día con nuestras publicaciones, proyectos y contenidos.
Gracias por ser parte de este camino hacia un mundo con más sentido. ¡Sigamos construyendo
juntos!

¡ T E  D A M O S  L A  B I E N V E N I D A !

http://www.revistasanrafael.com/


C
O
N
T
EN

ID
O 03 VIKTOR EMIL FRANKL: UN JOB

CONTEMPORÁNEO

APRENDIENDO A ENVEJECER09
17 LA FENOMENOLOGÍA EN LA PRÁCTICA

DE LA PSICOTERAPIA.

24 EL DILEMA DE LA FELICIDAD: CUANDO
PENSAR DEMASIADO TE IMPIDE SER
FELIZ

33 VOLVER A EMPEZAR: EL ARTE DE
ENCONTRAR SENTIDO EN LA VIDA

37 HORIZONTES LITERARIOS DE SAN
RAFAEL.



Viktor Emil Frankl: un Job contemporáneo
O P I N I O N

los noventa y dos años de
edad ha fallecido en
Viena el 2 de setiembre el
creador de la logoterapia  
(psicología del sentido de
la vida),denominada la  
Tercera  Escuela Vienesa  
de Psicoterapia, después
del psicoanálisis de
Sigmund Freud y de la
psicología individual de
Alfred Adler. 

Por Ricardo Joaquin Sardi 

A
Nacido en 1905, tempranamente orienta su vocación por los temas
humanísticos y existenciales, comenzando una relación epistolar con Freud, a
quien envía un trabajo científico sobre el origen psíquico de la mímica de
afirmación y negación. Esta colaboración la encuentra Freud con la suficiente
consistencia como para recomendar su publicación en la Revista
Internacional de Pasicoanálisis en el año 1924, Frankl tenía 19 años. 

Estudia medicina, colabora con A.Adler, y en 1929 sienta las bases de su
método analítico-existencial. Se recibe de médico en 1930. Se especializa en
Neurología y Psiquiatría.Cuando comienza la persecución antisemita , es
internado en campos de concentración , junto con su esposa Emmy Grosser
(Tilly), embarazada y forzada a abortar , corriendo la misma suerte su padre
Gabriel, su madre Elsa Lion , su hermano Walter y su cuñada. 

Su hermana Estela había escapado a Australia. Todos sus familiares, excepto
ella , fallecen en el holocausto. 

De tal modo, relata que cuando es liberado y retorna a Viena “ ¡ nadie me
estaba esperando¡ “ 

Miembro de Honra Sociedad Latinoamericana de Logoterapia. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 3



Es asombroso comprobar lo que la lectura de ese libro produce en muchas
personas, verdaderas metanoias, reforzando la convicción que existe la
llamada “auto-biblio-logoterapia”, fenómeno ampliamente investigado por el
maestro Javier Estrada, quien llegó a entrevistar  al propio  Frankl inquiriendo
por  la fuerza de ese texto que su autor dictó de corrido, sin pausas , mientras
tres mecanógrafos se turnaban en escribir. De ese libro, cuando el
matrimonio Frankl visitó a Karl Jaspers en Suiza comentó el gran filósofo : “
Ese librito suyo, Dr. Frankl , es uno de los grandes libros de la humanidad”. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 4

“Experimentum cruci” denomina Frankl
las vivencias de su internación en el Lager,
que destila en un texto publicado con el
título de “Un psicólogo en el campo de
concentración” , que en sus  primeras
ediciones en vez del nombre del autor
lleva un número , el 119.104, el número de
prisionero de guerra de Frankl . “Me decidí
a publicarlo en forma anónima, porque
quise ser libre para hablar sin ninguna
inhibición”. Es un testimonio que ahora se
encuentra editado por Herder como “El
hombre en busca de sentido” ,
destacándose reveladoramente en él ni un
asomo de afán revanchista, ni encono
odioso, ni resentimiento vengativo .

La logoterapia no se origina en los campos de concentración , pero sí obtiene
en ellos su convalidación. 

Las tesis franklianas tienen una dramática confirmación: la vida del hombre
tiene sentido aun en las situaciones más extremas , más difíciles , más
aniquilantes , en las llamadas por Jaspers situaciones-límite. 

Hasta el momento de exhalar su último suspiro , insiste Frankl, el hombre
decide lo que es. 



REVISTA SAN RAFAEL | P. 5

En 1954 visita la Republica Argentina por primera vez , invitado por César
Castillo, Jorge David y Acevedo Sojo sorprendiéndose por el conocimiento y
difusión en el país de la logoterapia , retornando varias veces, porque tal
como le gustaba decir : “ Es donde mejor me siento comprendido” . Se forma
en ese año la primera Sociedad Argentina de Logoterapia Existencial con la
presidencia de Frankl. 

Así terminó una de sus conferencias :          
“Desde Auschwitz ya sabemos de lo que
el hombre es capaz. Desde Hiroshima ya
sabemos lo que está en juego”.

También fue de los primeros en advertir
sobre las neurosis colectivas y sobre los
peligros crecientes que acechan a la
humanidad. 

Producida su liberación en 1945, de regreso de haber sido un testigo viviente
de lo peor que es capaz de hacer el hombre (sólo sobrevivió 1 de cada 29
internados en los campos) que había enfrentado con la firme determinación
de “ no me arrojaré a la alambrada electrificada” , incluso “ una vez estuve
delante de Eichmann cara a cara y otra vez delante de Mengele  mirándolo a
los ojos” , retoma su trabajo como médico, publica libros y en 1947 se casa
con Eleonore Schwindt (Elly), su matrimonio “ecuménico” donde nacerá su
hija Gabriele. 

En 1986 llega a Mendoza para presidir el Primer Congreso Argentino de
Logoterapia , con su esposa Elly , de quien se dijo que era el calor que
acompaña la luz, y como buen montañés, viniendo del aeropuerto y mirando
los cerros , me preguntaba ávidamente si se podía ver el Aconcagua desde la
ciudad. 



En ocasión de recibir por parte del
intendente Rivera la designación de
Ciudadano Ilustre, declara a Mendoza
“Capital de la Logoterapia” argentina,
donde recibe varias distinciones  y los
doctorados Honoris Causa de cuatro
universidades (fue doctorado de casi
treinta universidades del mundo) . La
reciprocidad de esa estimación se
aprecia en carta a O. Lazarte del
21/12/83: “ Es preciso que los argentinos
lleven ( al IV Congreso Mundial de
Logoterapia) el fresco viento de
Latinoamérica”. 

Era una personalidad curiosa y multifacética: así como había escrito una
obra de teatro, distendido y risueño en casa de Juan Alberto Etcheverry pidió
un órgano electrónico y nos regocijó ejecutando tangos, incluso uno de su
autoría. 

Gustaba de hacer caricaturas , practicaba alpinismo y era piloto de avión. 

En lo que se sentía frustrado: en no haber podido escribir nunca un salmo, y
se consolaba diciendo que era psiquiatra y no salmista. 

El rezumado más sintético que daba de la logoterapia era que consistía en
una educación para la responsabilidad. En Porto Alegre, 1984 decía que ya
existía una estatua de la libertad en E.E.U.U y que faltaba construir una
estatua de la Responsabilidad en algún lugar de Latinoamérica.

Ella Mayer, a quien entrevisté personalmente , había sido compañera de
barraca en prisión de la esposa de Frankl. Tilly, y me refería que siempre
aseguraba que su esposo iba a sobrevivir “ porque él no tiene hambre de acá
(tocándose el estómago)sino que tiene hambre de acá (tocándose la
cabeza)”. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 6



Toda su existencia fue
consagrada al servicio de los
demás y sintetizó su vida y su
teoría de un modo que marcó
derroteros permanentes para
los que hemos sido sus
seguidores. 

“He encontrado el sentido de
mi vida ayudando a los
demás a encontrar el sentido
de las suyas”.

En él creo que se  confirma lo
que afirmaba Bergson: “ Hay
vidas que por sí mismas
constituyen un llamado”. 
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 7





APRENDIENDO A ENVEJECER

Para una inmensa mayoría no
es grato pensar en la vejez.
Esta aseveración surge de mi
día a día, de los pacientes que
atiendo, de la conversación
entre amigos y familiares, se
siente cierta incomodidad
cuando se entabla algún tema
al respecto, otras veces
cuando nos miramos y
notamos el paso de los años,
cuando los hijos crecen, se
van, y de repente tomamos
conciencia del paso del
tiempo. 

Proceso evolutivo, ineludible
del ser humano: nacer, crecer,
desarrollarnos, reproducirnos,
envejecer y partir. Nos guste o
no, lo aceptemos o no, la
existencia terrenal esta
sellada por lo antes expuesto. 

Consejera en Logoterapia.
Tanatóloga.
Coach de Vida y ejecutiva.
Directora Sociedad Dominicana
Logoterapia y Tanatología.
Conductora programa radial
Chispas de Vida. 
Conductora programa Sentido
de Vida. 
Profesora Instituto Sentido de
Vida Atlanta, Georgia.

Doctora Lucetta Fernández.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 9



El saberse o pensarse anciano
tiende a provocar miedo,
angustia e inseguridades,
muchas veces acompañadas
de una sensación inmensa de
abandono. Nos asaltan por lo
regular pensamientos que
alimentan estas emociones
causando mucha inquietud,
provocando en muchos de
nosotros la inclinación de
estirar la etapa de la adultez,
intentando engañosamente
no cruzar un puente que al
final de cuentas es inevitable.
Entonces, hay que aprender a
envejecer. 

Dado lo anterior, pienso que uno de
nuestros grandes aprendizajes necesita
ser aprender a vivir cada etapa de la
vida. Atravesar cada una de ellas sin
querer acortarlas ni extenderlas. 

Explorarlas, disfrutarlas, aprovechar sus momentos mágicos y
sus momentos de tristeza, sacarle partido a cada diferente
situación que se presenta, y cuando llegue el momento de pasar a
la siguiente, saber cerrarla. El punto neurálgico con la vejez, es
que sabemos en nuestro interior que es la antesala del viaje,
luego de ahí no hay más en este plano terrenal. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 10



Por lo tanto hay que comenzar a realizar y
dar forma al trabajo desde antes, dándole
continuidad sin descuidarlo cuando se
está inmerso ya en dicha etapa. Hay un
refrán que nos recuerda que “nadie se
muere la víspera”, por lo tanto
necesitamos seguir haciendo la tarea,
viviendo en la medida de lo posible una
ancianidad activa, productiva y digna
hasta el último segundo de existencia.

Siempre he sostenido que la zapata de una
buena ancianidad se encuentra en las
etapas anteriores, y esto con muy pocas
excepciones. De ahí la importancia de
haber vivido una vida en base al sentido y
no en la vaciedad, de haber llenado
nuestros días con actos valiosos y
trascendentes. Es el sentido de vida y los
actos valiosos dirigidos hacia algo, hacia
alguien, orientados y respondiendo a
valores, lo que nos servirán de soporte en
esa etapa de la vida, además lógicamente
de la forma en que hemos ido cuidando
nuestro órgano psicofísico, y la
importancia que hayamos dado o no a
enriquecer nuestro mundo interior.

Y para reafirmar más aun la idea anterior,
les comento que los científicos de la
Universidad de Harvard han llegado a la
conclusión de que las personas conservan
intactas sus facultades mentales hasta
alrededor de los 70 años, y un 30 por
ciento llega sin ningún problema hasta
alrededor de los 80 o 90. Al mismo tiempo 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 11



Analicemos algunos ejemplos.
El dóctor Viktor Frankl fundador
de la Tercera Escuela Vienesa
de Psicología, la Logoterapia,
vivió hasta los 92 años. Trabajó
y se mantuvo activo escribiendo
e impartiendo clases de forma
regular en la Universidad de
Viena hasta los 85. 

revelan que es de gran influencia para lograr esto el llevar una vida
activa con diferentes pasatiempos, y el tener una preparación
académica. Por el contrario, quienes llevan una vida sedentaria, o no
tienen un para qué luchar muestran un deterioro prematuro de su
inteligencia. De ahí la importancia del sentido.

Citemos también a la doctora Rocío Fernández Ballesteros,
prominente investigadora del proceso de envejecimiento de la
Universidad Complutense de Madrid, quien asegura que al
envejecer, la salud y la longevidad dependen en un 25% de aspectos
físicos y en un 75% de aspectos conductuales. Y aquí vemos la
importancia de desplegar los valores de actitud.

Nelson Mandela falleció a los 95 años, y fue elegido presidente de
Sudáfrica a los 76, gobernó hasta los 81 . Mozelle Richardson
recibió a los 90 años el título de periodismo de la Universidad de
Oklahoma. Nola Ochs a los 95 años obtuvo el bachillerato
universitario en letras. Pero también podemos observar personas
que aún sin preparación académica y manteniéndose activas en
sus diferentes oficios, llevan una vejez placentera y productiva. La
clave de todo lo anterior se llama aceptación, sentido y actitud
ante la vida.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 12



Siendo así, ¿que necesitamos incorporar y mantener? A
continuación algunas ideas.

Adquirir y mantener hábitos saludables sobre todo en la
alimentación. Nuestro cuerpo debe cuidarse.

Usar el tiempo libre de que se dispone para realizar actividades
intelectuales, recreativas, de esparcimiento. Ejemplo, asistir a
charlas, talleres, jugar ajedrez, resolver sopas de letras,
crucigramas, inscribirse en algún curso, aprender una nueva
habilidad, realizar ese sueño que quedó pendiente.
Piense en un nuevo proyecto de vida a desarrollar, algo que le
acompañe a trascender. 

Pasar tiempo con los amigos,
hacer anécdotas, rememorar
momentos felices, salir al cine, a
comer o a cenar. Si por algún
motivo no puede de forma
personal hacer algunas cosas,
aproveche la tecnología. Lo
importante es mantenerse
conectado.

Seguir congregándose en sus
comunidades si pertenece a
alguna religión. Las estadísticas
muestran que las personas
mayores en soledad tienden a
presentar más problemas
cardiovasculares, siendo los
hombres quienes llevan la
delantera puesto que las mujeres
tienden a socializar más.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 13



Mantenerse aportando desde algún rol, lo
que le acompañará a mirar que es útil y
puede aún dar a la sociedad. Ejemplo, hay
señoras mayores que bordan o cosen
para orfanatos. Otros se ofrecen de
voluntarios en fundaciones, patronatos,
bibliotecas, iglesias, etc.

Mantenerse comunicado con su familia
permanentemente. Proponerle a los hijos,
nietos, sobrinos, que les enseñen acerca
de las nuevas tecnologías.

Realizar caminatas al aire libre
preferiblemente en compañía.

Mantener una buena actitud hacia la vida
y saber que hay sentido más allá de los
años, las canas y las arrugas.

“Los años pueden arrugar la piel, pero
renunciar al entusiasmo arruga el alma.”
Samuel Ullman

REVISTA SAN RAFAEL | P. 14







 LA FENOMENOLOGÍA EN LA PRÁCTICA DE
LA PSICOTERAPIA.

 

A lo largo de la historia han surgido
diversas escuelas de pensamiento
filosófico en respuesta a los diferentes
momentos históricos y sociales. De entre
los logros del hombre en el siglo XX, sin
duda la fenomenología tiene una
importancia central, principalmente para
las psicoterapias de la escuela de la
Tercera Fuerza de la Psicología, entre las
que están la Psicoterapias Humanistas y
la Psicoterapia Existencial.

Hay que tener presente que la
fenomenología no es propiamente un
sistema filosófico, es más bien una forma
de acercarse al estudio de la realidad y
una metodología científica,
específicamente en la investigación
cualitativa.

Además, puede ser entendida como una
visión del mundo, una actitud, que
surgió a finales del siglo XIX y en la
primera mitad del siglo pasado, como
respuesta a los métodos racionalistas y
positivistas en la ciencia . 

A D R I A N A  S E R V Í N
F I G U E R O A  

Licenciada en Psicología, Maestra en

Orientación Psicológica y Doctora en

Investigación Psicológica por la

Universidad Iberoamericana (México),

donde fue profesora e investigadora

por más de veinte años, a la par del

ejercicio como psicoterapeuta. 

Diplomado en Terapia Cognitivo-

Conductual y Psicología Positiva

aplicada a la Salud.

Diplomados en Tanatología y

Coaching. 

Logoterapeuta miembro acreditado por

la Asociación Internacional de

Logoterapia y Análisis Existencial por el

Instituto Viktor Frankl de Viena, Austria. 

Directora y fundadora del Centro de

Logoterapia y Orientación Psicológica

(CELOP).

Secretaria del Centro Bonaerense de

Logoterapia, Argentina.

Secretaria de la Red Internacional de

Logoterapeutas.

e-mail:psicologiaylogoterapia@gmail.com REVISTA SAN RAFAEL | P. 17



REVISTA SAN RAFAEL | P. 28

La palabra fenomenología viene de los
vocablos griegos: phainomenon
(aparecer, mostrarse), y logia
(discurso, ciencia). Como método
nace en la segunda mitad del siglo
XIX en Alemania, a raíz de un debate
entre las llamadas “ciencias del
espíritu” y las de “la naturaleza”. Es
así que pensadores como Brentano,
Freud, Husserl y Wundt,
principalmente , enfatizaron que la
naturaleza había que explicarla , pero
que la vida humana había que
comprenderla, por lo que necesitaba
de un método que se adecuara a la
condición humana. 
A finales del siglo XIX , Franz
Brentano, maestro de Husserl y
Freud, postuló que la conciencia se
define por ir más allá de sí misma,
esto es, por la intencionalidad que da
significado a los contenidos que
llegan a ésta.

La fenomenología tiene una gran importancia en el estudio y formación
del psicoterapeuta humanista-existencial, en cuanto que la
fenomenología tuvo un rol central en el desarrollo de la filosofía
existencial, que es la raíz filosófica y antropológica de la Psicología
Existencial.

La fenomenología es el principal método en la Psicoterapia Existencial,
teniendo un papel muy importante en la mayoría de las psicoterapias
humanista-existenciales.

LA FENOMENOLOGÍA EN LA PRÁCTICA PSICOTERAPEUTICA.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 18



Es importante resaltar que la fenomenología de
Husserl fue inspiración para las fenomenologías
desarrolladas por Heidegger, Sartre y Merleau-
Ponty, entre otros.

A la fenomenología de Husserl se le llama
fenomenología trascendental, mientras que a las
de los filósofos existencialistas se les conoce como
fenomenología existencial.

La fenomenología busca aquello que hace único al fenómeno, esto es, las
diferencias, que no pueden inferirse, solo pueden experimentarse,
describirse, no interpretarse. 
De esta manera, la fenomenología reconoce y valida el conocimiento
subjetivo, rechazado en las posturas positivistas y empiristas. ( Martínez,
2008)

La fenomenología trascendental busca explorar la
experiencia subjetiva para entender cómo la
conciencia impone ciertos sentidos, con miras a
poder conocer de manera más efectiva “lo que
es”.

En cambio la fenomenología existencial, es el
resultado, como lo señala Andrés Martínez
(2008), de centrar el foco de interés en la
experiencia del ser humano con sus
potencialidades y limitaciones como ser-en- el-
mundo.

La fenomenología existencial se interesa por
conocer la verdad que surge de la experiencia,
esto es, la verdad vivenciada, experimentada o
experienciada. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 19



La fenomenología descriptiva:- Se centra en la forma como el
paciente describe sus experiencias y su subjetividad. Es la
fenomenología aplicada por Jaspers.

Fenomenología genético-estructural.- Sus principales desarrolladores
son Minkowski y Von Gebsattel, quienes hacen un análisis de los
datos que el paciente ofrece, para identificar el núcleo de la
problemática a través de las interrelaciones que permitan encontrar
un factor común.

Fenomenología categorial,- Tiene como objetivo la comprensión del
paciente a través de estudiar la forma como éste experimenta
categorías como la espacialidad, la causalidad, la temporalidad y la
materialidad.

Otro tipo de fenomenología es la psiquiátrica, que se basa en la
fenomenología trascendental y en la existencial. Según Ellenberger (en
May et. al., 1977, citado en Martínez, 2008), hay tres tipos de
fenomenología psiquiátrica:

Los estudios de la fenomenología trascendental tienen relevancia para el
campo de la investigación sobre la percepción, y los de la fenomenología
existencial para la psicoterapia, en especial para la psicoterapia
humanista-existencial.

El psicoterapeuta existencial- humanista,
gracias a una actitud fenomenológica puede
comprender la existencia única del
paciente, sin juzgar, sin categorizar, solo
abrirse al “que es”, para desde ahí construir
la relación psicoterapeuta-cliente, como un
proceso de crecimiento.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 20



Así, la fenomenológica aplicada a la psicoterapia, es el estudio de la
experiencia de vida del paciente, captada y descrita tal cual, sin juzgarla,
ni etiquetarla . Desde luego que no hay que olvidar que el terapeuta
tiene sus propias ideas , teorías, prejuicios, que debe identificar para que
no interfieran con la observación del paciente, explorando el significado
de la persona , de su ser en el mundo, en su ambiente familiar, social y
laboral.
 
Finalmente hay que tener presente que la relación terapéutica es una
relación entre dos personas que son iguales en dignidad, pero con roles
diferentes: el paciente que busca ayuda y el terapeuta que trata de darla. 
 Podemos concluir que la actitud fenomenológica puede comprender lo
que Rogers dice sobre la empatía: “Esta actitud… convierte al terapeuta
en un compañero de viaje del paciente a lo largo de su azarosa búsqueda
de sí mismo… Comporta un esfuerzo positivo por ponerse a su lado y
compartir con él todos los azares de su existencia… Las respuestas del
terapeuta… son sus intentos… de captar el aroma y significado exacto
que una experiencia determinada tiene para el paciente. De este modo
se convierte en compañero del paciente, acompañándole en su
búsqueda de los significados desconocidos de unas experiencias, que
han sido demasiado amenazantes como para permitirlas acceder a la
conciencia… La actitud… se convierte en una participación y comunión
existencial con el paciente, en un vivir con él las peripecias y vicisitudes
de su existencia” ( Gondra, citado en Unikel, 2007, p. 296 ).
Referencias.
 

Jarquín, M. (2004). La Psicoterapia existencial: una aproximación. México: LAG.
 Martínez A. (2008). Filosofía Existencial para Terapeutas y uno que otro curioso. México: LAG.
Unikel, A. (2007). Logoterapia dentro y fuera del campo de concentración. Ediciones LAG.
Tobías , C. y García-Valdecasas, J. (2009). Psicoterapias humanístico-existenciales: Fundamentos filosóficos y
metodológicos. Rev. Asoc. Española de Neuropsiquiatría. Vol. XXIX, No. 104, 437-453.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 21



+52-443-131-5223





EL DILEMA DE LA FELICIDAD: CUANDO PENSAR
DEMASIADO TE IMPIDE SER FELIZ

La búsqueda de la felicidad puede
hacernos infelices, cuando nos
obsesionamos en buscarla.

Todos los seres humanos nos
esforzamos por ser felices de
alguna manera. Si bien existen
muchas diferentes formas de
definir la felicidad, este principio es
uno de los pocos principios
universales, que trasciende las
diferencias de cultura, ubicación
geográfica, edad, etnia y género.
Como lo expresó el Dalai Lama: “El
propósito de la vida es ser feliz”.

Esto podría llevarnos a pensar que
todos deberíamos ser felices, al
menos cuando las circunstancias lo
permiten. Sin embargo, no es así.
Incluso cuando la vida de las
personas es buena, muchas se
sienten menos felices y pueden
verse acosadas por la ansiedad y la
depresión.

Gabriela Guzmán Arnaud

Curso en Neurociencia para la vida en Celop.
Master ́ s degree en Ciencia de la Felicidad en
la Universidad Berkeley California.
Máster en Educación en la Universidad de
Navarra.
Diplomado en Ciencias de la Familia en la
Universidad de Navarra.
Diplomado en Ciencias Religiosas y Teología
en la Universidad Pontificia de México.
Diplomado en Gestión empresarial en el
ESADE.
Máster en educación en Lousiana Estate
University.
Diplomado en Inteligencia Emocional en la
Universidad Anáhuac México.
Diplomado en Psicología de la personalidad en
La Universidad Oberta de Cataluña
Máster en Dirección de cine y Guion en el
Plato del Cinema de Barcelona.
Licenciatura en Ciencias Políticas y Administración
Pública en la Universidad Iberoamericana CDMX

Redes sociales:
www.ilafel.com Alli se puede acceder al Blog,
Facebook, Instagram y youtube.
www.gabrielaguzmanarnaud.com REVISTA SAN RAFAEL | P. 24



Así pues, se da una paradoja: la
búsqueda de la felicidad es uno de los
valores primordiales de las personas, y
a menudo no logran alcanzarla. Puede
que esta paradoja de la felicidad tenga
otro giro desconcertante: cuanto más
fervientemente la gente la busca, más
se aleja de ella. En palabras del
filósofo Eric Hoffer: “La búsqueda de la
felicidad es una de las principales
fuentes de infelicidad”.

¿Cómo conseguir ser felices, sin buscar la felicidad?

La idea es que cuanto más valoramos la felicidad, mayores son
las expectativas que fijamos sobre ella; expectativas altas que
es más probable que no alcancemos. Cuando no las alcanzamos,
podemos sentirnos decepcionados y descontentos. Tales
sentimientos son incompatibles con la felicidad. Como en las
arenas movedizas, cuanto más queremos ser felices, menos
felices somos.

Afortunadamente, la Ciencia de la Felicidad apunta a una
solución, y la solución es bastante simple de enunciar, aunque
no tan fácil de implementar: “cuando experimentes algo
positivo, solo disfrútalo y no te juzgues”.

La Ciencia de la felicidad ha demostrado que valorar
intensamente la felicidad parece ser contraproducente. Por
ejemplo, las personas que respaldaban afirmaciones como: “La
felicidad es extremadamente importante para mí” tenían más
probabilidades de tener un menor bienestar y mayores síntomas
depresivos.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 25



Curiosamente, esto era especialmente así cuando las
circunstancias de vida de las personas eran buenas. Esto
concuerda con la idea de que la trampa de la paradoja de la
felicidad se activa cuando se activan las expectativas de
felicidad, cuando pensamos que todo está bien y que
deberíamos sentirnos felices.

El seguimiento de la felicidad puede interferir con la
consecución de la misma por dos razones fundamentales. En
primer lugar, cuando hacemos un seguimiento de nuestra
felicidad dejamos de estar en el momento presente, lo que
interfiere con la experiencia plena de la felicidad. Esto
responde a una sospecha expresada de forma memorable por
John Stuart Mill: “Pregúntate a ti mismo si eres feliz y dejaras
de serlo”.

La segunda razón por la que buscar la felicidad
puede ser perjudicial es que invita a la
comparación. Y la comparación (de nuestras
propias altas expectativas, con los felices
feeds de Instagram de otras personas) genera
descontento. Esto lleva al cazador de felicidad
directamente al lugar que quería evitar.

En este punto, podríamos llegar a la conclusión de que
deberíamos renunciar a nuestras elevadas metas de ser más
felices. Tal vez no sea algo que esté en nuestras manos y
debamos renunciar a ese objetivo y conformarnos con las
migajas de felicidad que nos caigan. Pero esta conclusión no
concuerda con un amplio conjunto de investigaciones que
examinan si las personas pueden ser más felices y cómo
hacerlo, realizadas por la Ciencia de la felicidad.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 26



Es decir, cuando las personas quieren sentirse más felices,
pueden lograrlo, esto es especialmente cierto para las personas
que están muy motivadas y se esfuerzan más, como lo
demuestra una investigación para mejorar la felicidad.
 
Así pues, surge un enigma: ¿cómo puede ser malo valorar la
felicidad y ser bueno buscarla?

Ese rompecabezas nos llevó a pensar que la historia debe ser
más complicada. Tal vez valorar la felicidad, incluso
intensamente, no sea inherentemente y siempre problemático.
Más bien, el problema podría residir en cómo las personas
abordan la felicidad. Puede haber algunas formas malas y
algunas buenas. Es decir, que valorar la felicidad esté o no
asociado con malos resultados depende de la forma en que las
personas abordan y piensan sobre la felicidad.

¿Cuáles podrían ser esas formas? Felicia Zerwas y
Brett Ford, exalumnos de psicología de la
Universidad de California en Berkeley, propusieron
un modelo de búsqueda de la felicidad, que ofrece
pistas al observar más de cerca lo que sucede
psicológicamente cuando las personas buscan la
felicidad. Propusieron que está bien aspirar a la
felicidad, incluso intensamente.
 
La cosa se pone complicada un poco más adelante,
donde hay una bifurcación: en un camino, alguien
puede simplemente estar conforme con el nivel de
felicidad que ha alcanzado, pero en el otro, alguien
puede juzgar sus experiencias y preocuparse por
cuánta felicidad tiene o no tiene.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 27



Como esto es un poco abstracto, vamos a
ilustrar los dos enfoques con un ejemplo.
Supongamos que estás en una fiesta de
cumpleaños (¡la tuya!). Tus amigos la
organizaron para ti e invitaron a todas tus
personas favoritas, quienes trajeron tus
comidas, golosinas y bebidas favoritas.
Sientes muchas emociones positivas:
satisfacción, entusiasmo, gratitud, alegría y
felicidad. Hasta aquí, todo bien.

Ahora llega el momento clave para nuestro
cazador de la felicidad, donde el camino se
bifurca. Por un lado, puedes aspirar
simplemente a ser feliz. Punto. Disfrutas del
momento y bailas toda la noche en tu fiesta
de cumpleaños. Fin de la historia. 

Por otro lado, sin embargo, puedes estar
preocupado por tu felicidad, añadiendo juicio
a tu experiencia y con ello una capa de
sobrepensamiento. Tienes todo lo que debería
hacerte feliz, y sin embargo te preguntas, te
preocupas, Esto es perfecto, ¿por qué no soy
más feliz? Se instala una decepción que
puede convertirse en una espiral de desilusión
aún mayor.

Si se sigue este segundo camino, se infunde negatividad en las
experiencias de las personas y, en última instancia, se las aleja
aún más de la felicidad. Podemos llamar a esta tendencia
preocupación por la felicidad. La preocupación por la felicidad,
en lugar de simplemente aspirar a la felicidad, podría ser la
base de la autoderrota.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 28



Cuando las personas que aspiran a la felicidad tienen
experiencias positivas, pueden simplemente aceptarlas y
disfrutarlas. Incluso si hay una mosca en la sopa, eso está bien. 
Por el contrario, cuando las personas que se preocupan por la
felicidad tienen experiencias positivas, no pueden
simplemente disfrutarlas. Se quejan de lo bueno que son:
juzgan y añaden metaemociones negativas.

Todo esto significa que el problema puede no residir en lo
felices que son las personas o en lo felices que quieren ser,
sino en cómo responden a su felicidad.

Cuatro maneras de no arruinar la felicidad

Los científicos las llaman “metaemociones negativas”:
sentimientos que tenemos sobre los sentimientos. Y por eso,
incluso cuando la felicidad está más a nuestro alcance (o tal
vez precisamente porque está a nuestro alcance), nos
interponemos en nuestro propio camino.
A esto hay que sumarle el hecho de que pocas experiencias
son pura y absolutamente felices. La mayoría de los
acontecimientos, incluso los mejores, tienen elementos de
ambigüedad y emociones encontradas. Es posible que la tarta
no sea perfecta o que uno de los invitados se comporte mal. Es
fácil ver cómo la persona que se preocupa por la felicidad se
aferrará a esas moscas en la sopa y dejará que arruinen toda la
experiencia.
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 29



Descubrimos que este vínculo se explicaba por la forma en que
respondían a los acontecimientos positivos: era más probable
que tuvieran metaemociones negativas, como la decepción por
sus propios sentimientos. Es como un goteo lento de veneno
débil, donde cada experiencia individual no daña el bienestar
general, pero las instancias repetidas durante muchos meses sí
lo hacen.

Mientras tanto, aspirar a la felicidad (considerar la felicidad muy
importante, pero sin tendencia a juzgar) es inocuo y no interfiere
con la consecución de la felicidad. 
 
¿Qué nos enseñan nuestras investigaciones sobre si es posible
alcanzar la felicidad? Creemos que los estudios apuntan a una
solución a la paradoja de la felicidad. Cuatro de estas lecciones
están respaldadas por la ciencia: 

Primera lección. Lo más fundamental, es no juzgar nuestras
emociones. Como ilustra nuestro recorrido por el proceso de
búsqueda de la felicidad, el camino hacia la felicidad se
tuerce cuando juzgamos. Esto es más fácil de decir que de
hacer, especialmente porque los juicios pueden estar
profundamente arraigados. Pero es posible aprender una
perspectiva de aceptación: ver nuestras emociones, positivas
y negativas, como partes naturales y valiosas de la vida
humana. Aceptar nuestras emociones se asocia con un mayor
bienestar. La aceptación puede ayudarnos a ser más felices y
disfrutar más de la vida, y también es una estrategia útil para
ser resilientes cuando nos enfrentamos a la adversidad.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 30



Segunda lección. Considere contrarrestar uno de los
principales factores que contribuyen al juicio: controlar cómo
nos sentimos. El control en sí no es perjudicial, pero aumenta
la probabilidad de que juzguemos. Cuando no controlamos
nuestros sentimientos, es menos probable que juzguemos y
es más probable que disfrutemos.

Una tercera estrategia une la primera y la segunda, y es la
siguiente: no trates las actividades (ni la vida) como un
medio para un fin. Si podemos vivir nuestras vidas
plenamente, con atención plena, sin mirar más allá, puede
surgir la verdadera felicidad. Esta idea se refleja en una cita
atribuida a Nathaniel Hawthorne: “La felicidad es como una
mariposa que, cuando la perseguimos, siempre está fuera de
nuestro alcance, pero, si te sientas tranquilamente, puede
posarse sobre ti”.

Por último, si hay un tema común en las investigaciones sobre
qué hace que las personas sean más felices, es la conexión
social. Esto podría deberse a que la conexión social nos invita a
juzgar y controlar menos y a estar más en el momento.

Esto no quiere decir que los únicos caminos hacia la felicidad
sean psicológicos. Cuando profundizamos en los pilares de la
Ciencia de la felicidad, encontramos en ellos los valores que nos
proporcionan bienestar y por tanto sentido de vida y felicidad. 
 
Mi visión personal sobre la felicidad es que: “La felicidad no es
una meta o algo que haya que buscar, la felicidad es una
situación de vida que experimentamos cuando lo que hacemos y
somos tiene un sentido significativo y congruente con nuestras
vidas y con la de los demás, así logramos sentirnos satisfechos,
plenos y por tanto podemos decir que somos felices, aun cuando
no todos los momentos de nuestra vida sean amables”. 

REVISTA SAN RAFAEL | P..31



gabrielaguzmanarnaud.com



VOLVER A EMPEZAR: EL ARTE DE
ENCONTRAR SENTIDO EN LA VIDA

Sentir, desde lo más profundo de nuestro
ser, que la vida ya está hecha y que nuestro
deber es continuar, dejando huellas con
significado. La existencia es un trayecto en
el que experimentamos bienestar,
momentos de felicidad, y la paz que nos
permite percibir el aroma delicioso de la
vida misma.

Hay instantes en los que la naturaleza nos
regala su belleza: amaneceres esplendorosos
donde el sol brilla intensamente y nos
sentimos iluminados con él. Sin embargo,
en un abrir y cerrar de ojos, la claridad se
torna en oscuridad, las rodillas tiemblan y el
alma queda paralizada ante tiempos de
adversidad y tristeza. En esos momentos
comprendemos cuán efímera es la vida,
cuántas preguntas sin respuesta nos rodean,
y cómo el respirar se hace pesado mientras
todo parece teñirse de gris.

¿Cómo ser estoico ante la adversidad?
¿Cómo afrontar una situación límite que nos
deja sin entendimiento, preguntándonos una
y otra vez "por qué"? 

P A T R I C I A  V E L A S C O
S U M A R R I V A

Consejera en Logoterapia.

Tanatóloga.

Coach ontolólogico.

PNL - Programación Neuro

Linguistica.

Danza Movimiento y Terapia.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 33



Todo tiene su tiempo y su
propósito, nos dice ese ser supremo
que nos invita a clamar y confiar en
que responderá. Pero, en medio del
ruido interno, es difícil escucharnos,
ya que miles de pensamientos
caóticos retumban en nuestra
mente.

Llega un momento en que la decisión es nuestra: enfrentar la vida o
dejarnos consumir por ella. Es entonces cuando aprendemos a
escucharnos, a valorar nuestro ser, a mirar más allá de nuestra propia
tristeza. Recuperarnos se convierte en un acto de amor propio, en el
primer paso hacia un camino nuevo, lleno de esperanza y fe, con la
certeza de que siempre hay un mañana y que el sol volverá a brillar.

Desaprender es un reto porque muchos pensamientos negativos han
moldeado nuestra conducta. Sin embargo, modificar nuestra forma de
pensar y aprender nuevas formas de vivir nos fortalece y nos da la
capacidad de sanar, de mirar el futuro con ilusión, de reír de nuevo, y de
sentir la felicidad en su máxima expresión. La resiliencia ante la
adversidad es nuestra responsabilidad. Somos los autores de nuestra
propia existencia.

La vida es una, y tenemos la posibilidad de darle nuevos matices, de
pintar nuestro destino con colores diferentes, con la sabiduría que nos
otorgan las experiencias. Ser estoico ante la adversidad significa aceptar,
aprender y continuar con determinación.

Hoy es el inicio de una nueva vida, una en la que la autenticidad nos
define y en la que comprendemos que, si Dios está con nosotros, nada
ni nadie puede estar en contra. Hoy sabemos quiénes somos y hacia
dónde vamos.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 34



La vida es una decisión. No somos lo que nos ocurre
en los momentos límites; no estamos atrapados en
nuestras dificultades como si fueran campos de
concentración. Somos mucho más que eso. Cuando
descubrimos nuestra verdadera esencia, aprendemos
a decidir por nosotros mismos y a reconocernos como
seres valiosos, únicos y auténticos. No hay nadie igual
a nosotros, y desde esa certeza podemos volver a
empezar, una y otra vez, cada vez que la vida nos
desafíe.
 
Ser responsables de nuestra propia existencia es un
acto de amor y coraje. Pongamos sentido a nuestra
vida, sin importar las circunstancias. Amemos y
perdonemos, una y mil veces, porque la esencia de la
vida es eso: amar y amarse.
 

Ya viví tanto que entendí que la vida es más que

pasar por ella. Perdí...amé...lloré...reí y fui

rechazado...pero siempre me atreví. Me descubrí en

las derrotas y me levanté con osadía. El mundo no

pertenece a quienes lo contemplan...sino a quienes

lo enfrentan con pasión. Porque vivir no es sólo

respirar...es atreverse...abrazar...perder con

dignidad y vencer con valentía. La vida es

demasiado grande para ser insignificante....."

 Charles Chaplin 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 35





REVISTA SAN RAFAEL | P. 37



BOOK SALE

URUGUAY:     LIBRERIA RENART (UCU, 8 DE OCTUBRE 2738)
ARGENTINA: LIBRERIA ED.AKADIA (PARAGUAY 2065,CABA)



Book Sale

Librería Club del Libro Cívico.
Marcelo T. de Alvear 1348 (Galería). 

Teléfono: 4813-6780. 
Ciudad de Buenos Aires, Argentina.



Book Sale 
Fondo Editorial del  Congreso del Perú 

Correo:

Dirección:

fondoeditorialventas@congreso.gob.pe

Jr.Huallaga # 374 Cercado de Lima

+51 924 987 288





www.revistasanrafael.com

ESCAN
EA

SUSCRÍBETE
¡NO TE PIERDAS NUESTRAS

PUBLICACIONES!

REVISTA SAN
RAFAEL



S a n  R a f a e l ,  a r c á n g e l  d e  l a  s a l u d ,  i m p l o r o
h o y  t u  p r o t e c c i ó n  e s p e c i a l .  E n  e s t e  v i a j e

q u e  e m p r e n d o  a h o r a ,  g u í a m e  c o n  t u  l u z  y  t u
s a b i d u r í a  a  t o d a  h o r a .

E n v u e l v e  m i  c a m i n o  c o n  t u s  a l a s .  Q u e  t u s
m a n o s  s a n a d o r a s  m e  r e s g u a r d e n ,  y  e n  c a d a

p a s o ,  t u  p r e s e n c i a  s e a  m i  g u a r d a .

O h ,  s a n  R a f a e l ,  m e n s a j e r o  d i v i n o ,  i n t e r c e d e
a n t e  D i o s ,  n u e s t r o  p a d r e  b e n i g n o .  Q u e  s u

g r a c i a  m e  a c o m p a ñ e  e n  e s t e  t r a y e c t o ,  y  q u e
s u  a m o r  s e a  m i  a m p a r o  y  m i  p e r f e c t o .

S a n  R a f a e l ,  a m i g o  d e  l o s  c a m i n o s ,  e n s é ñ a m e
a  c o n s e r v a r  l a  f e  e n  l o s  s u f r i m i e n t o s  y  u n i r

m i s  d o l o r e s  c o n  l o s  d e  J e s ú s  y  M a r í a ,  y
b u s c a r  l a  g r a c i a  d e  D i o s  e n  l a  o r a c i ó n ,

e n c o n t r a n d o  l a  p a z  y  b i e n e s t a r  p a r a  q u e
m i s  p r o p ó s i t o s  s e a n  c u m p l i d o s .    

S a n  R a f a e l ,  á n g e l  d e  l a  p r o t e c c i ó n  y  l a
s a l u d ,  t e  r u e g o  q u e  c u i d e s  d e  m i  c o n
d e v o c i ó n  y  q u e  s i e m p r e  c o n m i g o ,  t u

b e n d i c i ó n  r e s u e n e .

A m é n .



www.revistasanrafael.com

DIRECTORA: ANA CECILIA MENA MUÑIZ 


