
VIKTOR EMIL FRANKL, EL HOMBRE QUE HA CAMINADO A
TRAVÉS DEL FUEGO.

      Roberto Juan Mucci 

 LA CAPACIDAD DE RESISTIR DEL ESPÍRITU.
       Ricardo Joaquín Sardi

UN CAMINO RECORRIDO, UN CAMINO A RECORRER.
      Lucetta Fernández

DIRECCIÓN Y SENTIDO: UNA DISTINCIÓN CRUCIAL.
      Facundo Díaz

HORIZONTES LITERARIOS DE SAN RAFAEL 

Revista 
San Rafael 

amor, guía y sabiduría

Edición 13Edición 13  Marzo 2025Marzo 2025

www.revistasanrafael.com



¡BIENVENIDOS A LA REVISTA SAN RAFAEL: AMOR, GUÍA Y SABIDURÍA!

En esta décima tercera edición de la Revista San Rafael, les abrimos las puertas a un
espacio de reflexión profunda y humana, donde confluyen voces y experiencias de diversas
partes del mundo. Cada colaborador aporta una perspectiva única sobre el sentido de la
vida, la conexión humana y los valores que nos transforman.

Esta edición está marcada por el reconocimiento del coraje, la resiliencia y la búsqueda de
significado, elementos que nos acompañan en cada desafío. Desde Argentina, el Dr.
Roberto Juan Mucci nos invita a recorrer la vida de Viktor Emil Frankl, un hombre que
atravesó el fuego de la adversidad, recordándonos que la vida, aun en medio de la tormenta,
merece ser vivida con audacia.

El Dr. Ricardo Joaquín Sardi nos ofrece una profunda reflexión en "La capacidad de resistir
del espíritu", donde rescata la historia de Helen Keller y Anne Sullivan, dos vidas
entrelazadas por la superación, la enseñanza y la autotrascendencia.

Desde la filosofía y la literatura, Facundo Díaz nos regala "Dirección y Sentido: una distinción
crucial", explorando la obra de Dostoyevski y Frankl para recordarnos que el sentido de la
vida no siempre es un destino claro, sino un horizonte que nos impulsa a seguir adelante.
Como bien decía Séneca: "Ningún viento es favorable para quien no sabe a qué puerto se
dirige".

Desde República Dominicana, Lucetta Fernández nos brinda su reflexión "Un camino
recorrido, un camino a recorrer", invitándonos a cuestionar nuestra labor conjunta en un
mundo que aún enfrenta retos en la búsqueda de equidad y justicia.

En esta edición también destacamos nuestra sección "Horizontes Literarios de San
Rafael", con una selección de libros que invitan a la introspección y el crecimiento, y
reforzamos nuestro compromiso con el aprendizaje a través de programas formativos como
el Diplomado en Relaciones de Pareja y Familia de ILAE y el Curso de Acompañamiento
Familiar del Instituto para la Familia.

Les recordamos sintonizar los programas:
 📺 "Sentido de Vida" – Todos los sábados a través de YouTube (@sentidodevida-atlanta).
 📡 "Aquí para ti" – Disponible en Facebook (EuroTV).

Finalmente, les recordamos seguirnos en nuestra página web www.revistasanrafael.com,
en nuestro podcast Revista San Rafael (disponible en Spotify), y en nuestro canal de
YouTube @RevistaSanRafael para mantenerse al día con nuestras publicaciones, proyectos
y contenidos.
Gracias por ser parte de este camino hacia un mundo con más sentido. ¡Sigamos
construyendo juntos!

¡ T E  D A M O S  L A  B I E N V E N I D A !

http://www.revistasanrafael.com/


C
O
N
T
EN

ID
O 03

VIKTOR EMIL FRANKL, EL HOMBRE
QUE HA CAMINADO A TRAVÉS DEL
FUEGO.

LA CAPACIDAD DE RESISTIR DEL
ESPÍRITU.11

22 UN CAMINO RECORRIDO, UN CAMINO
A RECORRER

28 DIRECCIÓN Y SENTIDO: UNA
DISTINCIÓN CRUCIAL.

37 HORIZONTES LITERARIOS DE SAN
RAFAEL.



El miércoles 26 de marzo
recordaremos el 120 aniversario
del nacimiento del Dr. Frankl,
quien nació en 1905 y falleció el 2
de septiembre de 1997, fue
neurólogo, psiquiatra y filósofo
austríaco, fundador de la
Logoterapia y del Análisis
Existencial, más conocida como la
tercera escuela de psicoterapia
vienesa, como respuesta a las
corrientes psicológicas de su
época. 

Nació en Viena la capital de Austria y
su familia era de origen judío. Su
madre Elsa Frankl y, su padre Gabriel
Frankl quien fue ministro de Asuntos
Sociales. Frankl desde joven, siendo
aún un estudiante universitario
empezó a participar de las
organizaciones juveniles socialistas y
a interesarse en la psicología. Frankl
creció en una ciudad que era en ese
momento el centro de la vida cultural
europea.

el hombre que ha caminado a través del fuego
Viktor Emil Frankl,

Roberto Juan Mucci

(San Justo, Provincia de Buenos
Aires, Argentina). 

Doctor y Licenciado en
Psicología.

Profesor en Filosofía y
Pedagogía.

Logoterapeuta.

Especialista en Psicología
Jurídica.

Perito Auxiliar de Justicia.

Docente Universitario.

Fundador del Centro Bonaerense
de Logoterapia. 

Creador de Red Internacional de
Logoterapeutas.

 

robertomucci27@gmail.com REVISTA SAN RAFAEL | P. 3



 En 1942, Frankl junto a primera su esposa Tilly
Grosser y sus padres, fueron deportados al campo
de concentración Theresienstadt, el cual estaba
cerca de Praga y, de 1942 a 1945 estuvo en cuatro
campos de concentración, entre ellos, el conocido
campo de exterminio de Auschwitz, donde vivió
su experimentum crucis, el cual fue su experiencia
de fuego que le permitió experimentar en carne
propia sus enseñanzas sobre el hombre y la vida
en las situaciones límite. En dicho campo
murieron su mujer, sus padres, su hermano,
cuñada y muchos amigos y conocidos. 

 Luego de ser liberado estuvo varias semanas en
Munich, Alemania; en búsqueda de sus familiares,
tomando conocimiento que ninguno de ellos
había logrado sobrevivir. Al regresar a Viena
golpeó en la puerta de su casa, esperando que
alguien bajara a recibirlo, pero nadie salió a su
encuentro, situación que lo llegó a tomar una
postura ante la vida, que por amor a los que
estuvieron y por los que vendrán, siempre a pesar
de TODO, SÍ A LA VIDA.

En la Universidad de Viena estudió medicina,
especializándose luego en neurología y psiquiatría.
En el período que va de 1933 hasta 1937 trabajó en
el Hospital General de Viena y, de 1937 a 1940
ejerció la psiquiatría de forma privada. Desde 1940
hasta 1942 dirigió el departamento de neurología
del Hospital Rothschild, el cual era el único
hospital vienés que atendía a judíos.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 4



 Retomando su vida en Viena, contrae matrimonio con su segunda
esposa Eleonora Katharina Schwindt, con quien tuvo una hija y dos
nietos y vuelve a su profesión siendo nombrado jefe del
Departamento de Neurología de Viena, labor que realizó durante 25
años. En 1949 recibió el doctorado en Filosofía y trabajó como
docente en varias universidades tanto en Austria como en los
Estados Unidos. Tuvo a su cargo cursos y conferencias por todo el
mundo, recibiendo unos 29 doctorados honoris causa por parte de
distintas universidades.

  Más allá de su aporte a la ciencia y a las humanidades, lo que más impacto
en la humanidad es su persona y su actitud ante la vida, su logoactitud.
Teorías científicas y filosóficas como así también corrientes psicológicas
las hay y muchas; y todas tienen su validez y su aporte a la salud y al
bienestar del hombre, pero lo específico que acontece con Frankl es que,
con su nacimiento, nace una nueva forma de hacer medicina y
psicoterapia, caracterizada por la impronta personal del psicoterapeuta y
por el vínculo que establece con el paciente en ese encuentro de
promoción y desarrollo humano. Frankl se implica en su profesión, en la
vida de sus pacientes y en la sociedad. Lo que cura, lo que promueve la
humanización de la humanidad no son tanto las teorías y los abordajes
psicoterapéuticos, sino la persona del profesional de la salud y, el vínculo
de un yo con un tú, para construir un nosotros al decir de Martín Buber.

Publicó más de veinte libros, donde
desarrolló la Logoterapia y el Análisis
Existencial, destacándose, “El hombre en
busca el sentido”, “Psicoterapia y
Humanismo”, “La psicoterapia al alcance de
todos”, “Psicoanálisis y Existencialismo”, “La
voluntad de sentido”, “El hombre doliente” y
muchos más.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 5



El otro inmenso aporte que realiza Frankl es luego de que la historia de
las ciencias y del conocimiento pasara de la tutela de la filosofía a la
positivización de los mismos en la modernidad, volver a rehumanizar el
pensamiento científico realizando un abordaje holístico del ser humano
desde una concepción antropológica integral, unidad antropológica a
pesar de la multiplicidad ontológica, el hombre es un ser bio-psico-
socio-espiritual. Así vuelve a colocar la dimensión de la espiritualidad
como esencia del hombre, el ser humano posee una esencia que se
despliega o no en su existencia, esencialismo-existencialismo, al decir de
G. Acevedo un SER SIENDO.

Frankl salió al encuentro del hombre común de la calle, salió a su
encuentro, en particular de aquellos que están en la periferia existencial,
porque TODO hombre es mi prójimo, todo hombre en mi hermano y no
hay realización personal si no va de la mano de la realización de la
comunidad, somos una sola familia humana, su famoso
monantropismo. Las fronteras son tan solo mentales.

 Jorge Delgadillo, “El rostro del otro me despierta, me desatiende de mí
mismo, me invoca salir de mí mismo, me exilia de mi preocupación por mi
muerte y me orienta a preocuparme por su muerte”. “La visitación de un
rostro constituye a la par un encuentro como un mandato, que me
convoca a formar comunidad con él”.

 A su vez, Emmanuel Mounier al describir las características de la
persona humana menciona entre ellas, que el hombre tiene por
naturaleza que ejercer:
 1- la función de profética en tanto que denuncia todo lo que atenta
contra la dignidad y derechos humanos y, 
 2- política en tanto que trabaja por el bienestar y desarrollo de la
comunidad.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 6



Junto con el nacimiento de Frankl nace una nueva
época, la época de hacernos cargo de nosotros
mismos y de todos a la par, como planteaban las
teorías éticas globales de la segunda mitad del siglo
pasado, superando las posturas de la
responsabilidad ética individual.

Frankl, el hombre que ha caminado a través del
fuego, saliendo purificado por el mismo. Nos dice
Ernest Hemingway en un poema que las personas
más hermosas que encontramos en la vida son a
menudo aquellas que han caminado a través del
fuego y si alguna vez hemos conocido alguien así,
alguien cuya presencia se siente como calor en un
día frío. Estas personas se han enfrentado al tipo de
dolor, que reforma a alguien desde dentro hacia
afuera, han conocido la pérdida tan profunda que los
dejó sin aliento, soportaron dificultades que ponían a
prueba cada pizca de su fuerza y, caminaron a través
de noches tan oscuras que no estaban seguros si
volverían a ver el amanecer pero lo hicieron y al
hacerlo surgieron con una especie de belleza que no
se puede imitar porque no se trata de apariencia sino
de esencia, la verdadera belleza se encuentra en esa
fuerza silenciosa de alguien que ha sido roto pero
que se niega a seguir así. Ésta es la forma en la que
escucha, no solo para responder sino también para
entender porque ellos sí entienden, han sabido lo
que es sentirse invisibles y deshechos y, por eso no
quieren que nadie sienta lo mismo. Estas personas
brillan porque han pasado por la oscuridad y han
aprendido a llevar el fuego dentro. Es ese tipo de
belleza tan raro que no se puede comprar, que no se
puede forzar, que no se puede falsificar, que no tiene
precio. Así que si alguna vez conoces a alguien así
mantenlo cerca, su luz es una luz que existe para
ayudar a guiar a otros a casa.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 7



Hacerse acontecimiento para los otros es la exhortación que desde el
personalismo nos hace Emmanuel Mounier.

 Una persona que ha formado un carácter configurado por una riqueza de
valores, capaz de apertura y atención espontáneas al otro, volcado en la
transmisión generosa de sus dones y de sí misma, portadora de un sentido
de la vida, de una vocación, entregada a fidelidades libremente elegidas,
alguien así provoca el acontecimiento por donde quiera que va. Una persona
con esta plenitud interior promueve encuentros que no dejan indiferente al
interlocutor, a su paso suscita interrogantes, conmueve seguridades,
produce inquietudes y conflictos interiores. Quien ha encontrado a alguien
así sabe que hay personas que introducen en nuestra vida un antes y un
después.
 

Nos referimos a esa categoría de personas en las que se encuadra el testigo,
el profeta y el maestro. El testigo es el caballero de una fe que le supera, por
la que lucha, se entrega y da la vida. El profeta es el portador de una misión,
la de anunciar a los hombres y anticipar con su vida una forma de vivir más
justa y humana, al tiempo que denuncia el orden injusto e inhumano. El
maestro es el servidor de un saber sin el cual su vida y las de los hombres
serían vacías. Todos ellos viven por y para esa fe, esa misión o esa sabiduría.
A veces encontramos estos caracteres en una sola persona y, entonces, la
historia no vuelve a ser la misma: Sócrates, Jesucristo, Gandhi, VIKTOR EMIL
FRANKL.

Si hacemos de cada encuentro algo inédito, si cada persona es alguien único
para nosotros, terminaremos por ser únicos para los demás. Con lo cual, el
magisterio del acontecimiento se transfigura, a través de quien lo vive, en
ministerio, es decir, en servicio a los demás.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 8



 Con Frankl nace la esperanza de que otro mundo
mejor y para todos es posible, dado que pone en las
manos de cada hombre la responsabilidad y la
posibilidad de ser hacedor de su propio destino.
Estamos condicionados, pero no determinados. El
verbo esperanzar es un verbo logoterapéutico por
excelencia, el conocido optimismo trágico, frente a las
dificultades que nos platea la realidad el logoterapeuta
incentiva la sana esperanza, SPES, que significa que
confía en lo que hace, que pone la vida personal y
comunitaria en las manos del hombre para que pueda
ser protagonista de su destino.

 La logoactitud es el EJE y la ESENCIA de la Logoterapia y acudiendo a Karl
Jaspers digamos que lo que hará la vida más bella, saludable y con sentido
es una entrega amorosa y la esperanzada expectativa de lo posible,
aquella que mueve a encontrar en el fracaso el camino que lleva al ser.
 Esperar aún contra toda esperanza. Sí quiero, Sí lo decido, Sí lo hago,
poniendo en práctica lo que Francisco Bretones llama LA AUDACIA DE
VIVIR, siendo como roca en medio del mar, como el profeta Daniel en la
jaula de los leones. Por todo esto, en el día del natalicio de Viktor Frankl
celebramos el Día Internacional del Logoterapeuta.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 9



La Red Internacional de Logoterapeutas

" Abramos las puertas del corazón a la
fraternidad universal"

a la Esperanza como camino al Sentido
de la Vida.

 invita a dedicar el año 2025 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 10



 elen Keller nace el 27 de junio de 1880, en
Tuscumbia, Alabama, E.E.U.U.
Al año y medio, bañándola, la madre
descubre su ceguera; nota, repentinamente,
que la criatura parece no ver su mano
cuando se la pasa por delante de la cara, ya
que no parpadea. 

Consulta a un médico que confirma su
parecer. 

A Helen le falta la retina. No verá nunca.
Después advierten que no oye la campana
que la llama a almorzar, ni cuando agitan
una lata con piedras, rústico sonajero que es
uno de sus juguetes favoritos, ni cuando le
hablan con dulzura, ni siquiera cuando le
gritan. No reacciona, es que tampoco oye.
Sobreprotegida por padres y hermanos,
mimada exageradamente, se convierte en
una pequeña tirana con su familia. Sus
arranques, caprichos y veleidades son su
ley, sus berrinches, violentísimos.
Virtualmente, hace lo que quiere. Durante
las comidas, se pasea, mete los dedos en los
platos de los demás y toma lo que le agrada,
sin oposición de nadie.
 

           LA CAPACIDAD DE RESISTIR DEL ESPÍRITU.

H

Ricardo Joaquín Sardi
Médico. Especialista en psiquiatría.

Desempeño los siguientes cargos: 
Decano de la Facultad de Psicología de la
Universidad del Aconcagüa.

Director de la carrera de medicina, Facultad de
Ciencias Médicas de la Universidad del
Aconcagüa.
Miembro Fundador de la Sociedad Argentina de
Logoterapia. 

Integrante del Borrad of Advisers del Instituto de
Logoterapia de Berkeley, California. 

Presidente de la Sociedad Brasilera de
Logoterapia.

Representante Delegado por la República
Argentina ante el Forum del Instituto de
Logoterapia de Berkeley, E.E.U.U. 

Representante por la República Argentina ante la
Sociedad Latino Americana de Logoterapia.
Socio Honorario de la Sociedad Brasilera de
Logoterapia. 

Socio de Honra de la Sociedad latinoamericana
de Logoterapia. Miembro del Comité de honor
del CLAE: Centro de Logoterapia y Análisis
existencial de la Universidad Católica Argentina. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 11



Ese Instituto fue creado por el Dr. Samuel Gridley Howe, el demiurgo
curador de Laura Bridgman, ciega, sorda y muda, ya fallecida. El también
ha muerto, llevándose a la tumba el secreto de la inverosímil curación,
de la rehabilitación de su excepcional paciente.

El 14 de abril de 1866 ha nacido Anne Sullivan Macy, ciega varios años
por tracoma.Educada con la Bridgman, será la maestra elegida para
Helen. 

Al ponerse en contacto de la realidad de esa familia aglutinada alrededor
de la niña discapacitada, su desconcierto será mayúsculo.  Helen no sólo
es rebelde y caprichosa, no sólo hace todo lo que se le antoja, con la
dolorida complacencia de toda su familia: también patea, araña,
muerde, pellizca, tironea, da cabezazos. 

En uno de sus primeros encontronazos con Anne, le asesta tal golpe que
le hace saltar un diente. 

A todos sus familiares, las luchas cotidianas con ella les han dejado
moretones y cardenales a granel. 

La maestra apela a todo lo imaginable para poder empezar a conducir a
su díscola alumna. 

Kate Keller no pierde esperanzas de curar a su
hija. Lee el libro de Dickens “Apuntes
norteamericanos”, donde se narra el asombroso
caso de Laura Bridgman (véase Mary Swift
Lamson, Life and Education of Laura Dewey
Bridgman, the Deaf, Dumb and Blind Girl; Boston,
Houghton, Mifflin Co., 1881). 

Consulta al Dr. Alejandro Graham Bell, sabio
famoso inventor del teléfono que aconseja
escribir al Director del Instituto Perkins de
Boston, Michel Anagnos, quien promete enviarle
una maestra. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 12



Una mañana, durante el desayuno, se produce
una crisis mayor. Helen, en un alarde de mala
educación, mete la mano en el plato de Anne para
sacarle un trozo de vianda. Anne comprende que
debe afrontar la situación con energía. Será ahora
o nunca. Si lo tolera, la niña nunca la respetará. 

Le impide salirse con la suya y la criatura chilla,
comenzando su berrinche. La familia Keller, que
sufre al ver contrariada a Hellen, sale del
comedor. Anne cierra la puerta; y la domadora y
la fiera se quedan solas en la jaula. Anne sigue
comiendo tranquilamente y la niña se echa al
suelo, chilla, se arrastra, patea, exhibe todo su
repertorio y habilidades de déspota de la familia.
Matiza todo esto con pellizcos a Anne y la joven le
replica con sendos bofetones. 

Por fin, la niña, cansada, se levanta del suelo.
Busca ayuda en los complacientes de siempre,
que, ahora, la han dejado sola. 
Intenta repetir todo lo conocido. En vano.
Desorientada, se sienta en su lugar. Agotado su
arranque de rebeldía, intenta comer tomando la
comida con los dedos. Anne se lo impide,
poniéndole una cuchara en la mano. Helen la tira
al suelo, y es obligada a levantarla. Luego se
repite el mismo trámite con la servilleta. 
Ante el prolongado silencio, la familia entra al
comedor para observar, azorados, que la
pequeña come, por primera vez, pacíficamente y
con los cubiertos, en su lugar pero en los días
siguientes vuelve a aparecer la resistencia
obstinada de Hellen para aceptar ser conducida
en un planteo educativo. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 13



Hellen se repliega, se encierra en su armadura
defensiva, se muestra fría, hostil e insobornable. Ni las
caricias ni las condescendencias de Anne la doblegan ni
suavizan. 
La joven maestra concluye por comprender que
necesita hallar el camino hacia la ternura de Hellen si
quiere triunfar; no podrá enseñarle nada si la niña no
empieza por amarla. Pero... ¿cómo?
Y sagazmente, en una iluminación intuitiva, apela al
único recurso eficaz: separarla de su familia. Hay que
desarraigarla del clima psicológico donde es dueña y
señora, donde sus caprichos son ley, y convertirla en
una dócil alumna, para que llegue a ser una niña como
todas. 
Después de una fuerte negociación, Anne consigue su
objetivo: maestra y alumna se alojan en un pabellón,
aisladas de los demás, donde la primera medida de la
educadora es cambiar los muebles de lugar para evitar
que Hellen se ubique y deba depender de ella. Pasan
unos días borrascosos, no exentos de violencia, en los
que no siempre Anne lleva la mejor parte. Hasta que por
fin el 20 de marzo de 1887 Anne anota en su diario la
gran noticia: ¡la fierecilla se ha rendido! 
Toda la familia Keller desde la puerta del pabellón
observa absorta el inaudito espectáculo: Hellen
apaciblemente sentada, modosita y dócil, ensarta
abalorios y aprende a hacer crochet! Desde este primer
logro se inicia el contacto con el mundo hermético y
claustral de la pequeña salvaje. Ahora comienza el
penoso, el dificilísimo proceso que significa vincular con
el mundo sensible a una criatura que no ve, ni oye, ni
habla, ni sabe el nombre de las cosas, y que incluso
ignora que las cosas tienen un nombre. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 14



Un día, 3 de abril de 1887, la instructora de Helen Keller se
dispuso a salir de paseo con su pupila. 
He aquí el relato de la paciente: (véase Helen Keller, The Story
of My Life. Nueva York, Doubleday, Page & Co., 1902) ”...me
trajo el sombrero y por ello supe que iba a salir a la cálida luz
del sol. Este pensamiento, si es que una sensación muda
puede llamarse así, me hizo saltar de alegría. 
Bajamos caminando por el sendero que conducía a la caseta
del pozo de la casa, atraídos por la fragancia de la madreselva
que la cubría. 
Alguien estaba bombeando agua, y mi instructora me colocó
la mano bajo el chorro. Mientras el fresco líquido se
derramaba por mi mano, ella me tomó la otra y deletreó allí la
palabra “A-G-U-A”, primero lentamente y luego con viveza.
Permanecí inmóvil, concentrando la mente en el movimiento
de sus dedos. De repente, me asaltó como una vaga
conciencia de algo olvidado..., la excitación de un
pensamiento recobrado, y sin saber muy bien cómo, me fue
revelado el misterio de lenguaje. 
Supe entonces que A-G-U-A correspondía al maravilloso
frescor que yo sentía resbalar por mi mano. 
¡Aquélla palabra viva despertó mi alma, le infundió esperanza,
la llenó de luz y de alborozo, la liberó!. 
Cierto es que todavía quedaban obstáculos que salvar, pero
eran obstáculos que andando el tiempo podía vencer sin
dificultad. 
Me alejé del pozo con un deseo enorme de aprender. Ahora
todo tenía un nombre, y cada nombre alumbraba otra idea.
De regreso a la casa todos los objetos que palpaba parecían
estremecerse llenos de vida.
La causa de ello estaba en que ahora lo veía todo con la
extraña y súbita visión que me había poseído”. (citado en Carl
Sagan. Los dragones del Eden. Especulaciones sobre la
inteligencia humana. Grijalbo 2ª edición, 1980, pag.153).

REVISTA SAN RAFAEL | P. 15



La mentora de la niña ha registrado la fecha exacta en que empezó a
comprender realmente el sentido y la función del lenguaje y lo
describe:
"Tengo que escribirle unas líneas esta mañana porque ha ocurrido
algo verdaderamente importante. Helen ha dado el segundo gran
paso en su educación. Ha aprendido que cada cosa tiene un nombre y
que el alfabeto manual es la llave para todo lo que desea conocer...
Esta mañana, mientras se estaba lavando, deseó conocer el nombre
del "agua". Cuando desea conocer el nombre de algo señala en su
dirección y acaricia mi mano. Yo deletreé, "a-g-u-a" y ya no pensé
más en el asunto hasta después del desayuno... Más tarde fuimos a la
fuente e hice que Helen tuviera la jarra bajo el grifo en tanto yo daba
a la bomba. Mientras salía el agua fría y llenaba la jarra deletreé "a-g-
u-a" sobre la mano abierta de Helen. La palabra, que se juntaba a la
sensación del agua fría que caía sobre su mano, pareció ponerla en
marcha. Retiró la jarra y se quedó como extática. Su cara parecía
resplandecer. Deletreó "agua" varias veces. Se inclinó hacia el suelo y
preguntó por su nombre y señaló hacia la fuente y, dando
rápidamente la vuelta, preguntó por mi nombre. Deletreé "maestra".
Al volver a la casa se hallaba muy excitada y aprendió el nombre de
todos los objetos que tocaba, de suerte que en pocas horas ha
añadido treinta y nueve palabras a su vocabulario. A la mañana
siguiente anduvo como un hada radiante. Volaba de objeto en objeto
preguntando por el nombre de cada cosa y besándome de pura
alegría... Todas las cosas tienen que tener ahora un nombre. Adonde
quiera que vayamos pregunta con ansiedad por el nombre de cosas
que no ha aprendido en casa. Se halla ansiosa por deletrear con sus
amigas y más ansiosa todavía por enseñar las letras a cualquiera que
encuentre. Elimina los signos y las pantomimas que utilizaba antes
en cuanto dispone de palabras que los suplan y la adquisición de una
nueva palabra le produce el mayor gozo. Nos damos cuenta de que
su cara se hace cada día más expresiva". (Citado en Ernst Cassirer,
Antropología Filosófica, F.C.E., pag. 60, 1945) 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 16



Han comenzado la espléndida trayectoria que habrán de
recorrer durante toda una vida. Anne Sullivan ha logrado
modelar en la niña una sensibilidad conectando con el
mundo sus sensaciones dispersas, su noción fragmentaria e
inconexa de las cosas, y así va descubriendo todas sus
posibilidades latentes. Emplea con su alumna el único
método posible, un método eminentemente práctico: el
contacto directo con la naturaleza.
Anne combina el aprendizaje práctico con la enseñanza de la
escritura. 
Los asombrosos progresos de Hellen la afirman en su misión:
le confiesa a su amiga que ya no le interesan los hombres ni el
amor, que sólo quiere consagrarse a la estupenda tarea de
dar su vida para que otro ser humano pueda vivir
plenamente.
Helen quiere hablar, apoyando un dedo sobre su garganta y el
otro sobre sus labios, percibe y corrige sus vibraciones.
En 1890 la Sra. Lawson, ex maestra de Laura Bridgman, le
cuenta a Helen el caso de otra niña sorda y ciega, la noruega
Ragnhild Kaata, a quien le han enseñado a hablar.
Anne la lleva a Miss Sarah Fuller, directora de la Escuela para
Sordos Horace Mann de Boston.
Miss Fuller, impresionada por la voluntad y decisión de la niña
le da once lecciones, y aunque su técnica es imperfecta,
aunque el método usado está aún en los albores de la
educación oral, Helen, poco después, a tropezones pero con
cierta claridad, logra articular penosamente una frase
luminosa, fuerte, reconfortante: “YA NO SOY MUDA”.
Estudia el habla de los demás colocándoles un dedo sobre la
nariz y otro sobre los labios y el pulgar sobre la garganta. Así,
los “oye”.
Y logra hablar, por fin.Helen nunca aprenderá a hablar como
las personas normales. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 17



Su voz es gutural, forzada, ronca, dolorosa,
desagradable, pero logra hacerse oír. Ahora,
abierta las puertas de la comunicación, se ve
invadida por el frenesí del conocimiento. Con el
alfabeto manual y el Braille emprende la tarea de
leer todo lo que hay a su alcance: aritmética,
geografía, zoología, botánica. Enriquece su
vocabulario. Con un vecino erudito estudia latín.
A los diez años de edad la recibe Grover
Cleveland, el presidente de Estados Unidos, en
audiencia especial. Ya es famosa.

En 1892, Michel Anagnos presenta a la Junta Ejecutiva del Instituto
Perkins un informe entusiasta sobre Hellen Keller, con adjetivos
encomiásticos y alabanzas sin límites. Acompaña el informe un
cuento original de Helen llamado “El Rey de la Escarcha”, el “debut”
literario de la niña. Este trabajo tiene delicadeza, encanto. ¿Tan
rápido ha cuajado la brillantez de la inteligencia de la niña? ¿Será
posible que la criatura ciega, sorda y muda que hace un par de años
vivía en las tinieblas y ni siquiera sabía cómo se llamaban las cosas y
para qué servían, haya girado así a la obra creativa? Helen,
inteligencia precoz, vocación incontenible, escritora en ciernes,
recibe una acusación de plagio! 
El cuento original es de Miss Margaret Canby y ha aparecido en
1873, en un pequeño libro titulado "Birdie y sus Amigas las Hadas”. 
Pero... ¿dónde puede haberlo leído o escuchado Helen?. La
acusación fulmina a Hellen como un rayo, la hiere en su delicada
sensibilidad. 
No tiene noción clara de la propiedad literaria pero comprende que
es acusada de haberse apropiado de algo ajeno. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 18



De haber robado. Y el cargo es indignante. Está segura
de no haber leído ni oído jamás el cuento de Miss Canby.
Y niega categóricamente, desesperadamente. 
De acuerdo con las férreas normas éticas del Instituto
Perkins y por disposición de Agnanos, cuya austeridad
no tolera situaciones ambiguas, 
se forma una comisión investigadora ad hoc, integrada
por cuatro ciegos y por cuatro videntes. Y la niña de 12
años que acaba de salir de las tinieblas más totales se ve
enfrentada de improviso con la sociedad, en el banquillo
de los acusados. Mark Twain la defiende, como la propia
Miss Canby, restando toda importancia a lo sucedido. 
La llaman para interrogarla. El desarrollo del juicio oral
es patético. 

Resulta absuelta, pero queda marcada en su actitud
cautelosa para toda su futura producción literaria. En
1895 Hellen comunica a Anne su deseo de asistir a la
Universidad. ¡El desafío es tremendo! 

Anne, después de plantear las dificultades, concurre con
ella a la Universidad de Radcliffe, donde son enviadas a
la Escuela Cambridge para Señoritas perteneciente a la
Universidad. No sólo deberá competir con alumnos que
ven, hablan y oyen, sino que habrá de tratar con
profesores habituados a los alumnos normales, que no
pueden comunicarse con ella porque ignoran el alfabeto
manual y que después de todo, no tienen por qué
dispensarle a Hellen un trato excepcional y de privilegio.
Anne Sullivan se ha propuesto ser el faro de sus
tinieblas, la voz de su silencio, la antena de su sordera.
Sentada a su lado, la maestra de Hellen la transmite con
las manos, palabra por palabra, todas las explicaciones
de sus profesores. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 19



Cuando vuelven a la casa, le prepara en Braille las lecciones que
deberá estudiar, le busca en las enciclopedias y los libros de texto las
explicaciones que necesita, contesta la avalancha de preguntas que le
formula con salvaje vehemencia el inquieto espíritu de la niña. 
Anne y Helen pasarán cuarenta años tratando de mejorar su voz rota,
desgarrada, lacerante, sin conseguirlo; pero esas once lecciones, ese
esfuerzo heroico de la voluntad de una niña de 10 años por romper las
vallas de una garganta, será siempre una victoria incomparable del
espíritu.

Las lecciones de Sarah Fuller y las de la Escuela Oral Wright-Humason
le permitieron pronunciar palabras, algunas se entendían, otras no. 

Apela entonces a un prestigioso profesor de canto del Conservatorio
de Música de Boston, Chales White. 
Así, a fines de 1910, Helen comienza a impostar su voz. Cuatro meses
después hace su primera presentación en público en Montclair, Nueva
Jersey. El público está encantado y la ovaciona. La reclaman de todas
partes. En 1914 inician una gira de vastas proyecciones. En todas
partes Hellen encuentra calidez, cordialidad y aplausos. 

Ella habla y Anne hace llegar su mensaje al auditorio. Porque la voz
gutural de Hellen no es comprendida por todos y muchas veces se
hace indispensable una explicación inmediata de su maestra. 

Así constituyen una fórmula forzosa, se complementan
ineludiblemente. La gente acude en tropel a ver a Hellen y a oír a
Anne. 

Miran a Hellen y escuchan a Anne.  La maestra es virtualmente el
megáfono que hace llegar a todos los rincones del recinto la voz y el
pensamiento de la brillante alumna. Y ambas dan la admirable
impresión de una perfecta coordinación de dos voluntades, dos
inteligencias y dos sensibilidades.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 20



El triunfo de Anne Sullivan es la victoria
del espíritu sobre la materia.
En 1915, al encontrarse con ella en la
Exposición de S. Francisco la célebre
educadora italiana María Montessori no
sólo reconocerá en Anne a una pionera
de la pedagogía moderna, sino que
saludará en ella y en Helen a dos
maestras que le han enseñado hasta
dónde puede llegar la vastísima función
de la cultura.
 
¡Cómo no evocar a Pigmalión y
Galatea!. 
Pero el escultor se enamora de su obra
una vez terminada y Anne Sullivan, por
amor a esa criatura incomunicada,
descubre el sentido de su vida
encauzando su obra incomparable,
signada por la impronta del eros
pedagógico que le hace oblativa su
existencia en la autotrascendencia que
Viktor E. Frankl nos mostrara
magistralmente.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 21



UN CAMINO RECORRIDO, UN CAMINO A RECORRER.

“A la mujeres de mi viaje, que me
indicaron los caminos buenos y malos.
Cuya fortaleza y compasión
encendieron una luz y me invitaron a
seguir. A las mujeres de mi viaje que
me enseñaron como vivir y como no
hacerlo. A las mujeres de mi viaje que
me mostraron quien soy, y quien no
soy. A las mujeres de mi viaje cuya
opinión, decepción, y a veces hasta
falta de fé me llamaron a niveles más
altos de compromiso y decisión. A esas
mujeres les digo “benditas seáis”, y
“gracias” de todo corazón, porque he
sido curada y liberada a través de
vuestra alegría y vuestro sacrificio”.
Melissa Bowers

Consejera en Logoterapia.
Tanatóloga.
Coach de Vida y ejecutiva.
Directora Sociedad Dominicana
Logoterapia y Tanatología.
Conductora programa radial
Chispas de Vida. 
Conductora programa Sentido
de Vida. 
Profesora Instituto Sentido de
Vida Atlanta, Georgia.

Doctora Lucetta Fernández.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 22 

El 08 de marzo se celebró el Día
internacional de la Mujer, día que
representa el símbolo de todos los
esfuerzos realizados por miles de
mujeres a través de la historia, para
ocupar el lugar que por derecho y por
dignidad les corresponde. El camino
transitado ha sido agridulce, en
muchos momentos dolorosos, de
sacrificios y sufrimiento, en otros, con 



la dulzura de los logros obtenidos con lentitud, paso a paso, pero de
forma perseverante, firme y sostenida hacia una equidad que
justamente nos merecemos.

A través de la historia se nos han
restringido muchas cosas. Las
limitaciones en todos los aspectos se
han hecho presentes. Así vemos, como
se nos negaba el acceso a una
participación social que nos toca como
dignos habitantes de este planeta, al
sufragio, a heredar de la misma forma
que los hombres, a expresar nuestras
opiniones, a las mismas condiciones
laborales que nuestros compañeros de
planeta, a ocupar cargos públicos, a la
educación, tanto así, que hubo un
tiempo en que las mujeres no podían
leer libros (si es que sabían leer) que no
estuviesen autorizados por sus
consejeros espirituales o confesores.
Muy pocas tenían acceso a los
conocimientos, pues se consideraba que
la lectura y escritura no eran necesarias
para ellas. 

Algo que considero interesante al respecto de todo este trayecto, es que
a mi juicio no solo ha tenido que ver con la forma en que hemos sido
miradas, también con la forma en que nosotras mismas nos hemos
mirado a través de los siglos, con las creencias con las que hemos
crecido, que nos han sido inculcadas, y que de alguna forma hemos
incorporado como ciertas. Nos enseñaron que desde el principio de los
tiempos  todo lo  malo ha venido  por la mano de una mujer, que  hemos 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 23 



sido la causa de males para la humanidad, creencias absurdas , más
ciertamente responsables eso si, de que a lo largo de nuestras vidas
hayamos sido acompañadas por esa gran destructora de autoestimas,
de vidas y de miradas de merecimiento que es la culpa. Siempre he
tenido la convicción que posiblemente gran parte de nuestra
permisividad y vulnerabilidad radican en esa tarjeta electrónica, en ese
almacenamiento interno que tenemos y que necesariamente debemos
eliminar para poder mirar con claridad lo inmensas, extraordinarias,
sorprendentes y maravillosas que somos y que podemos llegar a ser.

Nosotras también hemos sido artífices de
la historia de la humanidad junto a
nuestros compañeros de planeta, hemos
ayudado a construir el mundo en el que
vivimos hoy, primero desde los hogares,
desde el anonimato, desde el
acompañarlos y darles sustento en las
guerras de independencia, desde los
campos y sembradíos. Luego, a medida
que fuimos avanzando, desde las ciencias
como el caso de Marie Curie, de Emmy
Noether brillante matemática, Simone de
Beauvoir en la filosofía, Golda Meir y
Margaret Thatcher en la política , y
muchas otras que han podido dar lo
mejor de sí al mundo y a sus respectivas
sociedades gracias al trabajo incesante
de aquellas que nos precedieron, y que
un día sintieron arder la llama en su
pecho de un mundo mejor y más justo.
Visionarias a las que hoy agradecemos su
entrega y sacrificio, pero sobre todo el
valor de haberse atrevido. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 24 



2,700 millones de mujeres no pueden acceder a las mismas
opciones laborales que los hombres.
En el 2025, solo 27 por ciento de los parlamentarios son mujeres
en los parlamentos nacionales.
Una de cada tres mujeres sigue sufriendo violencia de género.
De las 500 personas en puestos ejecutivos que lideran empresas
con mayores ingresos en el mundo, menos del 7 por ciento son
mujeres.
La brecha salarial entre hombres y mujeres de continuar la
tendencia actual no se cerrará hasta el 2086.

Lo anterior son solo ejemplos de que aún hay trabajo que realizar.
Nos toca a las actuales generaciones de mujeres recorrerlo y seguirlo
desde el respeto, el entendimiento, la colaboración y la
comunicación entre los géneros. Vale la pena seguir caminando por
nuestros derechos ciudadanos. 

“Porque fueron somos, porque somos serán”.

Es cierto. Según un estudio realizado por la ONU hoy en día:

REVISTA SAN RAFAEL | P. 25 







"El hombre es un ser que necesita el
vacío para poder llenarlo con algo",
decía Dostoievski en Los hermanos
Karamazov, aludiendo al vacío
existencial que enfrenta el ser
humano cuando no tiene un
propósito claro o definido. Esta
noción de vacío que devora e impulsa
al hombre se ve complementada por
Viktor Frankl, quien responde en sus
escritos: "El ser humano puede resistir
casi todo, excepto la falta de sentido".
Para Frankl, el vacío no solo es una
consecuencia de la falta de dirección,
sino una llamada a encontrar un
propósito, algo que nos permita
seguir adelante incluso en las
circunstancias más adversas.

Dirección y Sentido: una distinción crucial

Facundo Díaz

Politólogo, docente y ponente en
congresos académicos, con experiencia
en investigación. 

Miembro de la comisión de estudio de
derecho internacional publico y
relaciones internacionales del CALM. 

Becario de la Universidad Nacional de la
Matanza y del CONICET.

Docente de nivel secundario y adultos.

Miembro de la Red Internacional de
Logoterapia.

Voluntario de la organización enfocada
en modelos y relaciones internacionales
YOUTH DIPLOMATS.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 28

La "dirección" puede entenderse
como un concepto más mecanicista,
un vector hacia un punto específico
en el espacio. No se pregunta por qué
ni para qué; simplemente es el
trayecto que nos lleva a un lugar o
hacia algo, guiados por fuerzas
externas o por reflejos automáticos.  facundo_d_diaz

www.linkedin.com/in/facundo-
diaz-5a702b31a



Dostoievski, en obras como Crimen y
castigo, ilustra cómo la falta de sentido
puede sumergir al individuo en un vacío
existencial. El protagonista de dicha obra,
se siente arrastrado por una dirección que
no comprende plenamente, atrapado en
una lógica fatalista que lo lleva a cometer
crímenes. Este vacío de propósito es lo que
finalmente lo consume. La intervención de
personajes como Sonia, que representan la
capacidad de encontrar sentido a través
del amor y la fe, sugiere que la única salida
de este vacío es la creación de un sentido
personal y trascendental.

Es un camino que puede no implicar un propósito consciente, un
desplazamiento que ocurre por inercia o como respuesta a una presión
externa, sin necesariamente involucrar una reflexión interna o una
intención profunda. En cambio, el "sentido" se configura como una
dirección pero con propósito. Es más que solo el camino: es el camino que
tiene un motivo, una razón. El sentido implica una intención consciente,
nacida de la mente o el corazón, que da valor al recorrido. Mientras que la
dirección puede ser seguida sin mayor cuestionamiento, el sentido
requiere un compromiso, una búsqueda deliberada de significado.

Por su parte, Viktor Frankl, con su experiencia en campos de
concentración, desarrolla la logoterapia, que postula que el sentido es lo
que permite a las personas enfrentar incluso las condiciones más
deshumanizantes. Frankl sostiene que, a pesar de las circunstancias
externas, cada individuo puede encontrar un propósito en la vida, uno que
no sea producto de la presión social o de las expectativas ajenas, sino algo
que brota desde lo más profundo del ser humano. El sentido, entonces, no
es una línea recta, sino una creación interna que ilumina el camino, como
las estrellas de un universo personal que refleja la luz de quienes nos
antecedieron.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 29



Dostoievski, atrapado por las turbulencias
existenciales de su época, ve la "dirección"
como un viaje hacia el vacío cuando el ser
humano se aleja de su esencia moral y
espiritual. Para él, el vacío no es algo
abstracto, sino una consecuencia directa
de la alienación que se produce cuando el
individuo se ve arrastrado por los valores
materialistas y racionalistas de la sociedad
moderna. En Crimen y castigo, el
protagonista Raskólnikov, atrapado por su
idea de superioridad sobre los demás, se
dirige hacia un vacío existencial que lo
consume, pues al no encontrar un sentido
auténtico en su vida, se ve impulsado a
cometer actos que lo deshumanizan.
Dostoievski, quien experimentó el
sufrimiento personal y la opresión política,
escribe: "El hombre que no cree en nada
está condenado a vivir una vida vacía, sin
propósito, arrastrado por fuerzas que no
comprende". El vacío, entonces, no es algo
con lo que se "nace", sino una condición
que se va desarrollando a medida que el
hombre pierde su capacidad de encontrar
propósito, sumido en la desesperación y la
falta de moral. Para Dostoievski, el vacío
no es algo constante, sino algo que se va
intensificando a medida que el individuo
se aleja de la fe y de los principios que dan
sentido a la existencia.

EL VACÍO DE LA VIDA

REVISTA SAN RAFAEL | P. 30



Por su parte, Viktor Frankl, influenciado por su experiencia en los campos
de concentración durante la Segunda Guerra Mundial, tiene una visión
más optimista del vacío existencial. Frankl postula que el vacío no es
simplemente el destino de la humanidad, sino una condición que puede
ser enfrentada y superada a través de la búsqueda activa de sentido. A
diferencia de Dostoievski, para Frankl, el vacío no es solo el resultado de
la alienación, sino una oportunidad de crecimiento. En El hombre en
busca de sentido, Frankl afirma: "El vacío existencial puede ser el resultado
de no tener un sentido en la vida, pero está en nuestra capacidad
encontrar ese sentido, incluso en las peores circunstancias". Frankl, al
haber sido testigo de la deshumanización en los campos de
concentración, creía que incluso en medio del sufrimiento extremo, el ser
humano tiene la capacidad de encontrar un propósito, un "sentido" que
lo trasciende. El vacío es una parte intrínseca de la condición humana,
pero no es algo fatal. Se trata de un vacío que surge cuando no hay un
sentido claro en la vida, pero que puede ser llenado por el individuo
mediante la creación de un propósito personal. Para Frankl, el vacío no
es simplemente un estado que genera un espacio interno sin sentido,
sino una oportunidad para que el individuo, tomando consciencia de su
situación, decida llenar ese espacio con significado.
Ahora bien, ¿estarían de acuerdo Dostoievski y Frankl sobre este punto?
En cierto modo, ambos coinciden en que el vacío no es un estado fijo ni un
destino inmutable; sin embargo, las respuestas que cada uno ofrece al
vacío son diferentes. Dostoievski parece verlo como un proceso de caída,
algo que se intensifica a medida que el individuo se aleja de los valores
espirituales y morales. Frankl, en cambio, lo ve como una oportunidad
para el crecimiento y la redención, un desafío que el ser humano puede
afrontar activamente. Mientras que Dostoievski pone énfasis en la
inevitabilidad de este vacío cuando se pierde el sentido trascendental,
Frankl cree firmemente en la capacidad de cada persona para superar ese
vacío a través de la reflexión y la acción hacia un propósito superior. Por lo
tanto, aunque ambos comparten la idea de que el vacío es una
característica fundamental de la vida humana, las perspectivas que
ofrecen sobre cómo enfrentarlo son claramente diferentes.

R
EV

IS
T

A
 S

A
N

 R
A

FA
EL

 | 
P.

 3
1



Para Dostoievski, la salida del vacío se
encuentra en el regreso a un sentido profundo,
ligado a la moral, la espiritualidad y el
reconocimiento de una verdad superior. En
sus novelas, los personajes encuentran un
propósito sólo cuando se enfrentan a sus
propios demonios internos y logran
reconciliarse con su humanidad. Dostoievski
sugiere que el sentido no es algo que se pueda
buscar externamente de manera superficial,
sino algo que surge del interior, en el choque
entre la libertad y la moralidad. En Los
hermanos Karamazov, por ejemplo, el
personaje de Iván Karamazov, al confrontar el
sufrimiento humano, no logra encontrar
sentido en un mundo caótico, pero su
hermano, Alyosha, lo encuentra a través de la
fe y el amor incondicional. El sentido, según
Dostoievski, no es constante; es un objetivo
que hay que alcanzar tras un proceso arduo de
autodescubrimiento y confrontación con la
angustia existencial. Sin embargo, una vez
alcanzado, el sentido no se mantiene de
manera fija, sino que puede ser cuestionado
nuevamente. La dificultad de mantenerlo
radica en la constante tensión que existe entre
la libertad individual y las exigencias de la
moral, lo que genera un proceso de búsqueda
interminable, aunque no necesariamente un
regreso al vacío.

EL SENTIDO: LA SALIDA DEL VACÍO Y LA DIRECCIÓN

REVISTA SAN RAFAEL | P. 32



Ambos autores coinciden en que el sentido no es algo que
se da por sentado, ni una meta fija a la que se llega de una
vez por todas. Para Dostoievski, el sentido es algo que se
encuentra en la lucha constante con la propia existencia,
mientras que para Frankl es algo que se construye y
reconstruye en el día a día, frente a las adversidades de la
vida. Ambos reconocen que el sentido puede fluctuar,
pero mientras que Dostoievski enfatiza la posibilidad de
perderlo de nuevo, Frankl propone que, si bien el sentido
puede cambiar, siempre existe la posibilidad de
encontrarlo nuevamente a través de la reflexión y la
acción consciente. El sentido, en última instancia, parece
ser una búsqueda constante, un proceso de construcción
más que un objetivo concreto, pues está ligado tanto a la
capacidad de enfrentarse a la vida como a la disposición
de cada uno para encontrar la razón detrás de sus propias
experiencias.

Frankl, en cambio, propone que el sentido es algo que cada individuo
debe encontrar por sí mismo, pero no como un objetivo fijo. En El
hombre en busca de sentido, Frankl argumenta que el sentido puede
ser algo que se construye de manera dinámica y que varía según las
circunstancias. A diferencia de Dostoievski, quien ve el sentido como
una búsqueda trascendental, Frankl lo considera como una tarea
constante que involucra encontrar propósito incluso en situaciones
extremas. En los campos de concentración, Frankl observó que
aquellos prisioneros que encontraban un sentido en su sufrimiento
podían sobrevivir, mientras que aquellos que lo perdían caían en la
desesperación. Para Frankl, el sentido no es algo que se puede perder
fácilmente, pero sí es susceptible de fluctuar dependiendo de nuestras
circunstancias externas y nuestras elecciones internas. El vacío,
entonces, nunca es permanente, sino que puede ser llenado
nuevamente cuando el individuo se reconcilia con su sentido
personal, aunque este proceso puede ser desafiante y complejo.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 33



Al mirar el vacío existencial desde las perspectivas de Dostoievski y
Frankl, surge una pregunta fundamental: y tú, ¿cómo encuentras el
sentido de tu vida? En este mundo contemporáneo, ¿te sientes
arrastrado por una dirección sin propósito, con breves lapsos de
sentido, o has logrado encontrar un camino lleno de significado? Los
autores nos muestran que el vacío no es algo ajeno o distante, sino
una parte intrínseca de la experiencia humana, acentuada en una
sociedad que muchas veces parece ofrecernos solo direcciones sin
rumbo claro. Vivir en un mundo que promueve la rapidez, el
consumismo y la desconexión puede dejarnos con una sensación de
vacío. Pero quizás, como Frankl nos invita a pensar, el sentido no es
algo que simplemente encontramos, sino algo que debemos crear
activamente, incluso en medio de las adversidades. Y tal vez, como
Dostoievski sugiere, el camino hacia el sentido no es fácil ni fijo, sino
una búsqueda continua que nos desafía a cuestionarnos y a
reencontrarnos con nuestros valores más profundos.

Lo importante, al final, no es si alcanzamos o no el sentido definitivo
de nuestras vidas, sino las fuerzas y la motivación para seguir
buscándolo. El sentido puede ser algo que nos impulse a levantarnos
cada día, a enfrentarnos a nuestros propios vacíos, a darles forma y a
buscar una razón para lo que hacemos. En ese proceso de búsqueda,
tal vez encontremos la respuesta más significativa de todas: que el
verdadero sentido radica en la propia búsqueda.En palabras de
Seneca “Ningún viento es favorable para quien no sabe a qué
puerto se dirige”, un barco sin rumbo o propósito es un pedazo de
madera atado a los caprichos de la marea y el viento; sin un viaje,
propósito o destino, un barco no tiene razón de ser. No importa a
que barco nos subamos, importa que horizonte elegimos
perseguir.

CONCLUSIÓN

Bibliografía
Dostoievski, F. (2006). Los hermanos Karamazov (Vol. 1). Editorial Alma.
Dostoievski, F. (2010). Crimen y castigo. Editorial Porrúa.
 Frankl, V. E. (2011). El hombre en busca de sentido. Editorial Herder.
Frankl, V. E. (2015). El vacío existencial y su solución a través del sentido. Ediciones Akal.

R
EV

IS
T

A
 S

A
N

 R
A

FA
EL

 | 
P.

 3
4





EURO TV



REVISTA SAN RAFAEL | P. 37



Book Sale



BOOK SALE

URUGUAY:     LIBRERIA RENART (UCU, 8 DE OCTUBRE 2738)
ARGENTINA: LIBRERIA ED.AKADIA (PARAGUAY 2065,CABA)



Book Sale

Librería Club del Libro Cívico.
Marcelo T. de Alvear 1348 (Galería). 

Teléfono: 4813-6780. 
Ciudad de Buenos Aires, Argentina.





Book Sale 
Fondo Editorial del  Congreso del Perú 

Correo:

Dirección:

fondoeditorialventas@congreso.gob.pe

Jr.Huallaga # 374 Cercado de Lima

+51 924 987 288



S a n  R a f a e l ,  a r c á n g e l  d e  l a  s a l u d ,  i m p l o r o
h o y  t u  p r o t e c c i ó n  e s p e c i a l .  E n  e s t e  v i a j e

q u e  e m p r e n d o  a h o r a ,  g u í a m e  c o n  t u  l u z  y  t u
s a b i d u r í a  a  t o d a  h o r a .

E n v u e l v e  m i  c a m i n o  c o n  t u s  a l a s .  Q u e  t u s
m a n o s  s a n a d o r a s  m e  r e s g u a r d e n ,  y  e n  c a d a

p a s o ,  t u  p r e s e n c i a  s e a  m i  g u a r d a .

O h ,  s a n  R a f a e l ,  m e n s a j e r o  d i v i n o ,  i n t e r c e d e
a n t e  D i o s ,  n u e s t r o  p a d r e  b e n i g n o .  Q u e  s u

g r a c i a  m e  a c o m p a ñ e  e n  e s t e  t r a y e c t o ,  y  q u e
s u  a m o r  s e a  m i  a m p a r o  y  m i  p e r f e c t o .

S a n  R a f a e l ,  a m i g o  d e  l o s  c a m i n o s ,  e n s é ñ a m e
a  c o n s e r v a r  l a  f e  e n  l o s  s u f r i m i e n t o s  y  u n i r

m i s  d o l o r e s  c o n  l o s  d e  J e s ú s  y  M a r í a ,  y
b u s c a r  l a  g r a c i a  d e  D i o s  e n  l a  o r a c i ó n ,

e n c o n t r a n d o  l a  p a z  y  b i e n e s t a r  p a r a  q u e
m i s  p r o p ó s i t o s  s e a n  c u m p l i d o s .    

S a n  R a f a e l ,  á n g e l  d e  l a  p r o t e c c i ó n  y  l a
s a l u d ,  t e  r u e g o  q u e  c u i d e s  d e  m i  c o n
d e v o c i ó n  y  q u e  s i e m p r e  c o n m i g o ,  t u

b e n d i c i ó n  r e s u e n e .

A m é n .



www.revistasanrafael.com

ESCAN
EA

SUSCRÍBETE
¡NO TE PIERDAS NUESTRAS

PUBLICACIONES!

REVISTA SAN
RAFAEL



www.revistasanrafael.com

DIRECTORA: ANA CECILIA MENA MUÑIZ 


