
ALTAS CAPACIDADES Y ALTA SENSIBILIDAD: CUANDO LA
MENTE BRILLANTE SIENTE PROFUNDAMENTE.

      Gabriela Guzmán Arnaud.

LA RUEDA DE LA VIDA.
       Jorge Padilla.

LA FENOMENOLOGÍA EN LA PRÁCTICA DE LA
PSICOTERAPIA.

      Adriana Servin Figueroa.

LO QUE ME TOCÓ SIN MANOS.
      Miguel Tarazona Morante

HORIZONTES LITERARIOS DE SAN RAFAEL.

Revista 
San Rafael 

amor, guía y sabiduría

Edición 16Edición 16  junio 2025junio 2025

www.revistasanrafael.com



¡BIENVENIDOS A LA REVISTA SAN RAFAEL: AMOR, GUÍA Y SABIDURÍA!
En esta décima sexta edición de la Revista San Rafael, les abrimos las puertas a un espacio de
reflexión profunda y humana, donde confluyen voces y experiencias de distintos rincones del
mundo. Cada colaborador nos ofrece una mirada única sobre el sentido de la vida, la conexión
entre seres humanos y los valores que nos transforman.
Contamos con valiosos artículos que nos inspiran y comprometen a construir, día a día, vínculos
sanos con uno mismo y con los demás. Entre ellos, destacamos:

🌟 Gabriela Guzmán Arnaud (México–España), querida amiga y colaboradora de esta casa, nos
presenta “Altas Capacidades y Alta Sensibilidad: Cuando la Mente Brillante Siente
Profundamente”. Los invitamos a unirse a la comunidad de Gabriela a través de
www.gabrielaguzmanarnaud.com e ilafel.com.

🌟 Jorge Padilla (Perú) nos propone una profunda reflexión en su artículo “La Rueda de la Vida”
y nos invita a seguir su podcast Diario de bitácora.

🌟  Adriana Servín Figueroa, psicóloga mexicana, comparte “La Fenomenología en la práctica
de la Psicoterapia”, e invita al Diplomado de Logoterapia organizado por el Centro de
Logoterapia y Orientación Psicológica-CELOP, que inicia este 8 de agosto.

🌟  Miguel Tarazona Morante (Perú) nos conmueve con “Lo Que Me Tocó Sin Manos”, una
invitación a reencontrarnos con los sueños de la infancia que alguna vez dejamos en pausa. En
esta edición también compartimos su contacto para quienes deseen atención psicoterapéutica.

🌟 Les recomendamos seguir la página de CEDIT - Centro de Estudio, Docencia e Investigación
en Terapia Relacional Ética, en Facebook como CEDIT-INT, donde encontrarán propuestas
profundas y comprometidas con el vínculo humano.

🌟  Así mismo, los animamos a ser parte del Diplomado en Logoterapia y Análisis Existencial
organizado por ILAE Sentido de Vida Atlanta, que inicia este 25 de junio. Una propuesta
formativa excepcional, guiada por un equipo de profesionales de primer nivel. ¡No dejen pasar
esta oportunidad!

📚  Además, en esta edición destacamos nuestra sección Horizontes Literarios de San Rafael,
con una cuidada selección de libros que invitan a la introspección y al crecimiento personal.

📺 No olviden sintonizar nuestros programas:
 • Sentido de Vida – Todos los sábados en YouTube: @sentidodevida-atlanta
 • Aquí para ti – Disponible en Facebook a través de EuroTVPerú

🌐 ¡Los invitamos a seguirnos en nuestras plataformas digitales!
 • Página web: www.revistasanrafael.com
 • Podcast: Revista San Rafael en Spotify
 • Canal de YouTube: @RevistaSanRafael

💫  Gracias por ser parte de esta comunidad que cree en un mundo con más sentido. Sigamos
construyendo juntos caminos de esperanza, humanidad y amor.

¡ T E  D A M O S  L A  B I E N V E N I D A !

http://www.revistasanrafael.com/


C
O
N
T
EN

ID
O 03 ALTAS CAPACIDADES Y ALTA

SENSIBILIDAD: CUANDO LA MENTE
BRILLANTE SIENTE PROFUNDAMENTE

LA RUEDA DE LA VIDA.09

19 LA FENOMENOLOGÍA EN LA PRÁCTICA
DE LA PSICOTERAPIA.

30

LO QUE ME TOCÓ SIN MANOS

HORIZONTES LITERARIOS DE SAN
RAFAEL.

25



ALTAS CAPACIDADES Y ALTA SENSIBILIDAD: CUANDO
LA MENTE BRILLANTE SIENTE PROFUNDAMENTE

Más allá de la imagen popular del genio
despistado, existe una realidad
compleja y fascinante: la de las personas
que no solo poseen una capacidad
intelectual excepcional, sino que
también experimentan el mundo con
una intensidad emocional abrumadora.

Hablamos de la convergencia entre las
Altas Capacidades (AACC) y el rasgo de
la Alta Sensibilidad (PAS).

Lejos de ser un simple "talento", esta
combinación crea una experiencia vital
única, llena de un potencial inmenso,
pero también de desafíos significativos.

¿Qué son las Altas Capacidades?

Las Altas Capacidades van mucho más
allá de un Coeficiente Intelectual (CI)
elevado. Se trata de una estructura
neurológica diferente que implica:

Aprendizaje y Comprensión
Acelerados: Capacidad para asimilar
conceptos complejos y abstractos
con rapidez y una profundidad
inusual, a menudo de forma
autodidacta.

Gabriela Guzmán Arnaud

Curso en Neurociencia para la vida en Celop.
Master ́s degree en Ciencia de la Felicidad en la
Universidad Berkeley California.
Máster en Educación en la Universidad de
Navarra.
Diplomado en Ciencias de la Familia en la
Universidad de Navarra.
Diplomado en Ciencias Religiosas y Teología
en la Universidad Pontificia de México.
Diplomado en Gestión empresarial en el
ESADE.
Máster en educación en Lousiana Estate
University.
Diplomado en Inteligencia Emocional en la
Universidad Anáhuac México.
Diplomado en Psicología de la personalidad en
La Universidad Oberta de Cataluña
Máster en Dirección de cine y Guion en el Plato
del Cinema de Barcelona.
Licenciatura en Ciencias Políticas y
Administración Pública en la Universidad
Iberoamericana CDMX

Redes sociales:
www.ilafel.com Alli se puede acceder al Blog,
Facebook, Instagram y youtube.
www.gabrielaguzmanarnaud.com 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 3



Pensamiento Divergente y Creativo: Habilidad para generar múltiples
soluciones a un problema y para conectar ideas de manera original e
inesperada.

Curiosidad Insaciable: Un deseo constante de saber el porqué de las
cosas, lo que los lleva a realizar preguntas complejas desde edades
tempranas.

Memoria Excepcional: Suelen tener una gran capacidad para retener y
recordar información detallada sobre una amplia variedad de temas.

Desarrollo Asincrónico: Es común que su desarrollo intelectual vaya
por delante de su desarrollo emocional o psicomotor, lo que puede
generar frustraciones y dificultades de adaptación.

La Conexión con la Alta Sensibilidad (PAS)

La Alta Sensibilidad es un rasgo de la personalidad presente en
aproximadamente un 20% de la población. No es un trastorno, sino una
forma de procesar la información sensorial y emocional con mayor
profundidad. Investigaciones y observaciones clínicas sugieren una fuerte
correlación entre AACC y PAS. De hecho, se estima que hasta un 70% de
las personas con altas capacidades podrían ser también altamente
sensibles.

Esta combinación se manifiesta en una "sobreexcitabilidad emocional",
una de las características que más definen a este perfil. La amígdala, una
estructura cerebral clave en el procesamiento emocional, muestra una
mayor reactividad en personas con AACC, lo que se traduce en que viven
las experiencias con una pasión y una intensidad arrolladoras.

Las características clave de la Alta Sensibilidad que se potencian en las
AACC son:

Procesamiento Profundo de la Información: Reflexionan de forma
exhaustiva sobre cada estímulo recibido antes de actuar.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 4



Alta Reactividad Emocional y Empatía: Sienten las emociones, tanto
propias como ajenas, de manera muy intensa. Un elevado sentido de
la justicia y una profunda preocupación por problemas sociales son
comunes.
Sensibilidad a las Sutilezas: Perciben detalles del entorno (sonidos,
olores, cambios en el estado de ánimo de otros) que pasan
desapercibidos para la mayoría.
Tendencia a la Sobreestimulación: Al procesar tanta información y con
tal intensidad, es fácil que se sientan abrumados en entornos muy
estimulantes.

Los Retos de la Doble Excepcionalidad

Vivir con esta "doble excepcionalidad" no siempre es fácil. Algunos de los
desafíos más comunes son:

Sentimiento de Aislamiento: La sensación de pensar y sentir de manera
diferente al resto puede generar una profunda sensación de no
encajar.

Frustración e Impaciencia: La rapidez de su pensamiento puede chocar
con el ritmo más pausado del entorno, ya sea en la escuela o en el
trabajo. El aburrimiento ante tareas repetitivas es una fuente
constante de desmotivación.

Vulnerabilidad Emocional: La misma intensidad que les permite
disfrutar del arte o de las relaciones profundas de una manera única,
también les hace más vulnerables al estrés y al sufrimiento.

Perfeccionismo y Miedo al Fracaso: La combinación de una mente que
ve el ideal y una sensibilidad que teme la crítica puede llevar a un
perfeccionismo paralizante y al desarrollo del "síndrome del
impostor".

REVISTA SAN RAFAEL | P.5



Identificación y Apoyo

El diagnóstico de las altas capacidades debe ser realizado por profesionales
y requiere una evaluación multidimensional que no solo mida el CI con
pruebas como las escalas de Wechsler (WISC-V, WAIS-IV) o el test de
Raven, sino que también valore la creatividad (Test de Torrance), la
inteligencia emocional y los aspectos de la personalidad.

Para que estas personas puedan desplegar todo su potencial, es
fundamental un entorno que:

Valide sus Emociones: Necesitan que se reconozca la intensidad de sus
sentimientos sin juzgarlos como "exagerados".

Ofrezca Retos Intelectuales: Requieren estímulos y desafíos acordes a su
capacidad para mantenerse motivados.

Fomente el Autoconocimiento: Es crucial que aprendan a gestionar su alta
sensibilidad para evitar la sobreestimulación y el agotamiento.

Proporcione Acompañamiento: Contar con apoyo psicoterapéutico y planes
de apoyo personalizados, tanto en el ámbito educativo como en el laboral,
es clave para su bienestar.
 
En definitiva, la unión de altas capacidades y alta sensibilidad conforma un
perfil lleno de luz, pasión y potencial. Comprender su singularidad y
ofrecer el apoyo adecuado es esencial para que puedan navegar sus desafíos
y enriquecer el mundo con su extraordinaria forma de ser y de sentir.

Bibliografía
Abro Melón: "Personas Altamente Sensibles (PAS) y Altas Capacidades: Similitudes, Diferencias y Malentendidos" y "Tests más conocidos de Altas Capacidades".
Altas Capacidades y Talentos: "Características de las personas de Altas Capacidades".
altascapacidadesstepbystep.es: "Alta Capacidad y Alta Sensibilidad. La Sobreexcitabilidad Emocional".
Centro Ayalga: "Estudio de Alta Sensibilidad en niños de Altas Capacidades".
Códex Psicología: "¿Cómo se evalúan las altas capacidades intelectuales?".
Crianza Conectada: "Vivir con Alta Sensibilidad y/o Altas Capacidades | Cómo afrontarlo".
Geseme: "Altas capacidades: Retos y riesgos laborales".
Mentes Abiertas Psicología: "La Relación entre Altas Capacidades y Alta Sensibilidad".
Personas Excepcionales: "El cerebro neurodivergente con altas capacidades plantea desafíos en el ámbito de la salud mental".
 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 6



gabrielaguzmanarnaud.com





La rueda de la Vida

El desarrollo de nuestras vidas, visto en
retrospectiva, es como una película o un
libro; lleno de capítulos, de tramas, de
desenlaces y de vaivenes, en donde
transcurren diferentes situaciones que cada
uno de nosotros las vivimos en un tiempo
determinado.

Cuando nacemos, se nos abre un mundo de
amor, de apego y de cuidado, pero también,
conforme crecemos se van presentando
oportunidades y condiciones para atravesar
este camino de la mejor manera.
Lógicamente, que este tránsito es en
condiciones normales, sin entradas
laterales, sin entornos inestables, sin
amenazas externas o incluso sin malas
decisiones propias. La vida misma de cada
uno de nosotros se va desarrollando así,
vamos aprendiendo a valorar unas cosas
más que otras; si cometemos errores,
aprendemos de ellos, ganamos experiencia
de vida, más horas de vuelo, mejor
comprensión de la realidad e incluso
conociendo mejor a las personas que nos
rodean.

J O R G E  P A D I L L A
Marino

Líder de equipos.

Docente de valores y ética

profesional

Docente de manejo de crisis

y toma de decisiones. 

Coach

Creador de taller: “liderazgo

inspirador: nuestra rueda de

vida”

Blogger en Diario de bitácora

y podcast en Diario de

bitácora

https://coquipadilla.blogs

pot.com/2025/04/los-

valores-en-el-abismo.html

REVISTA SAN RAFAEL | P. 9



A esas lecciones aprendidas, las cuales debemos de aquilatar, le sumo
también todas aquellas experiencias de vida, a nivel de nuestro entorno
más cercano, de nuestro núcleo, de nuestro nido, de nuestro centro de
gravedad, de donde parten nuestros sueños, convicciones y aspiraciones
que nos permiten ir creciendo como personas de bien, como personas
buenas y como personas que irradiamos confianza, respeto y empatía.
Alguna vez me pregunte si había alguna receta para aplicar en la vida que
me permita hacer un plan a ejecutar, que incluso sea dinámico conforme
se iban dando las cosas o de qué manera poder prever el futuro. A estas
alturas, considero que en base a mi experiencia vivida y a las diferentes
conversaciones con muchas personas a las cuales admiro, me permiten
compartir un proceso que se desarrolla en 8 etapas, que tiene forma de
una rueda, que siempre va para adelante y que permite usarla en
cualquier momento, para cualquier situación, que tenga incluso que ver
con cambios trascendentales, la cual la llamo “Nuestra rueda de vida”.

Por ello, como en todo libro o película, hay momentos estables, momentos
en donde el guion es parejo o en donde las condiciones se desarrollan
conforme lo planeado o lo que se espera que ocurra. Sin embargo, cada
uno de nosotros somos conscientes que la vida tiene giros inesperados,
buenos, malos, tristes o alegres, pero que de cada una de estas situaciones
siempre nosotros debemos de quedarnos con la lección aprendida de cada
situación.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 10

“Nuestra rueda de vida”, la comparto con ustedes para que cada uno la
adapte de acuerdo con su vida; es un patrón muy sencillo que encaja en
cada uno de nosotros. Cuando la revisen e interioricen, se darán cuenta,
que es aplicable para cualquier momento, para cualquier situación o ante
algún dilema que podamos tener. Es como una secuencia para llegar a una
toma de decisiones, pero en el fondo no es solo eso, es más que eso,
porque esa rueda nos sirve para partir de cómo nos miramos y qué vemos
en un momento determinado, lo cual nos servirá para revisar o escanear
internamente cómo estamos, qué sentimos, qué queremos y cuánto de
combustible necesitamos para llegar a nuestro destino.



La primera etapa se llama “Mirándome al espejo” y aquí
coloquialmente lanzo algunas preguntas:
 ¿Quién no se mira todas las mañanas o noches al
espejo?, creo que todos, nadie se escapa y como nadie se
escapa, tampoco, podemos escapar del reflejo, de la
imagen que nos da ese espejo, sea de día o de noche, de
que vemos, a quién vemos y ahí es donde justamente
debemos de responder estas preguntas: 
¿Quién soy?, ¿Cómo estoy?, ¿Dónde estoy?, ¿Por qué
estoy aquí?; esas respuestas nos preparan el contexto
inicial de partida, nos van abriendo nuestra mente,
haciéndonos ver nuestras vulnerabilidades, para
comenzar una exploración hacia adentro, sin testigos,
sin terceros, únicamente nosotros. Algo que no he dicho
aún, es que “nuestra rueda de vida” es dinámica, como
tal, cambia y cambia; pero como todo en la vida, a veces
puede necesitar tiempo para pasar un obstáculo, un
vaivén o incluso enfrentar una cuesta muy empinada la
cual nos requerirá fortaleza, compromiso y paciencia.
Obviamente, que también el factor edad y experiencia
van dando diferentes perspectivas, diferentes miradas,
más aún si uno ha cambiado de ser el observador que
fue en un momento y que hoy lo es completamente
diferente. Una cosa es mirarse al espejo a los 20-25 años
y otra es mirarse a los 50, los sueños son otros, la
evaluación es distinta, el camino recorrido también,
entre otros factores más.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 11

Las 8 etapas de “Nuestra rueda de vida” tienen un tránsito obligado que
seguir, ya que cada uno es secuencial y cada uno refuerza el anterior y
sirve de base también para el siguiente. Es decir, el éxito está en llegar,
revisar y completar cada una de las etapas.



La segunda etapa, yo la relaciono con la necesidad de hacernos un
análisis FODA personal, en donde solo con un papel y lápiz
dividiendo una hoja en dos partes, puedo definir y expresar en
una gran lluvia de ideas cuáles son mis fortalezas y debilidades,
las cuales debemos tener muy en claro que están “bajo nuestro
control siempre”; y que si bien es cierto aceptamos dichas
condiciones, también las podemos modificar si así lo decidimos.
En otra hoja, debemos detallar a las oportunidades y amenazas,
recalcando que dichas condiciones están “fuera de nuestro
control”, y lo debemos tener claro para “no sufrir”
innecesariamente por cosas o situaciones que no manejamos o
que están fuera de nuestro control y que a veces nos ponen así,
poniendo el foco en preocupaciones que están fuera de nuestro
alcance de radar. Esta etapa sumada a la anterior nos permite
tener un primer panorama de cómo estamos en el punto de
partida.

La tercera etapa, se relaciona a nuestros valores, tomando en
cuenta que nuestros valores vienen de casa, vienen de los
ejemplos en el hogar, vienen de las conversaciones en la mesa
familiar, vienen del trato respetuoso; aquí entonces nos
lanzamos nosotros mismos una ráfaga de preguntas como, por
ejemplo: ¿cuáles son nuestros principales valores?, ¿dónde se
sustentan?, ¿de dónde vienen?, ¿cómo están arraigados?, ¿cómo
los vivimos?, ¿cómo los transmitimos a los demás?, entre otras
más. Aquí es importante listar nuestros 10 valores principales,
pueden ser 15 o 20, yo considere 10 porque es más o menos el
número de valores principales que nos acompañan, pueden ser
más y eso no es limitante. Lo principal es que tengamos claro los
valores que sustentan nuestra conducta, nuestro accionar y
relación ante los demás y como estos valores impactan de una u
otra manera en nuestras decisiones de vida y como nos ayudan a
reaccionar y enfrentar diferentes hechos. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 12



La cuarta etapa, aterriza en nuestras necesidades y en nuestras
prioridades para satisfacerlas. Necesidades seguro que tenemos
muchísimas, de todo tipo, pero en determinado momento algunas
necesidades cobrarán mayor relevancia en determinado tiempo o serán
necesarias para seguir avanzando en la vida, en nuestro proyecto
personal o en proyectos de vida conjuntos como familia. Y para
mantener un nivel de coherencia con las necesidades que tenemos, será
necesaria una priorización de ellas basada en importancia, inmediatez,
urgencia, medios disponibles, es decir, darle un orden. Aquí podemos
ver en base a nuestras limitaciones que tareas podríamos necesitar para
proyectarlas como expectativas de futuro. La pregunta ¿Qué quiero
lograr? encaja en esta etapa.

La quinta etapa, esta referida al propósito, a nuestro
propósito, tenemos que descubrirlo, tenemos que
definirlo y las preguntas ¿a dónde quiero llegar? ¿qué
me apasiona hacer? o ¿a quién quiero impactar? encajan
aquí. Descubrir nuestro propósito es importante,
porque es el eje de “nuestra rueda de vida”. Propósito es
la unión de tres corrientes de nuestras vidas: sueños,
pasión y contribución al mundo. Ojo que podemos
llegar a esta etapa con un propósito ya definido, pero
que quizás las nuevas necesidades, expectativas,
debilidades u oportunidades que hay en ese momento
nos hagan repensar y/o actualizar nuestro propósito.
Esto es por supuesto válido y nos ayudará como personas
a seguir trascendiendo y dejando una buena huella para
quienes nos siguen: nuestros hijos, nietos, familia,
colaboradores, amigos, etc. Todos, repito, todos
tenemos un propósito en esta vida, que puede cambiar
para mejor, y que puede ser más potente, más
integrador; en eso radica la esencia de la vida y a veces
no lo sabemos, nos enteramos o lo descubrimos muy
tarde.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 13



La séptima etapa, es la transformación, es el “giro de timón”, es
irnos al siguiente nivel, es asumir también la responsabilidad
de las acciones y de los retos que emprendamos alineados a
nuestros valores, a lo que nos “dice el espejo”. La
transformación nos tiene que llevar a una mejor versión de
nosotros, una versión mejorada, para ello debemos de ser
adaptables, aceptar la decisión y obrar en consecuencia.
Transformarse incluye un cambio de mentalidad, romper
paradigmas y creencias que nos pueden estar limitando,
desaparecer nuestros miedos y transitar hacia una nueva
manera de vivir, de resolver nuestros asuntos, de no quedarnos
en un mismo lugar, de ser felices, de buscar nuestra
tranquilidad. La transformación es una decisión muy fuerte
porque puede implicar incluso soltar muchas cosas del pasado,
en la búsqueda de un puerto seguro para nosotros mismos. La
transformación conlleva y se relaciona estrechamente con la
tranquilidad.

Y la última etapa es la hoja de ruta, es en donde se pone el
futuro en blanco y negro en un periodo de corto, mediano o
largo plazo, que considera hitos, paradas técnicas, puntos de
chequeo, recarga de aire y en donde nuestro destino se
construye en base a compromiso y perseverancia.

La sexta etapa, es el alineamiento, en donde apuntamos el esfuerzo a
nuestro propósito, considero que es encontrar el “algo más”, el “plus”, el
“valor agregado”, la “milla extra”, es el alinear el desafío y orientarlo al
impulso que necesitamos para encaminar nuestras decisiones futuras para
satisfacer esas necesidades que ya fueron priorizadas y que encajan o son
la base de nuestro propósito. El alineamiento es fundamental, es dejar a
nuestra rueda de vida complemente ordenada, en fondo y forma de
manera que pueda rodar sin ningún problema. Alinear es ser consciente
que tenemos que cumplir una secuencia ordenada, flexible y enmarcada
en horizontes de tiempo. Aquí el valor de la actitud es fundamental.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 14



Mi recomendación es que esta hoja de ruta tiene que estar ubicada en un
lugar que sea visible diariamente, y que permita mediante una serie de
imágenes, visualizar el futuro que queremos para nosotros. Yo uso y les
recomiendo usar un “mapa de sueños” que les permitirá a través de
muchas imágenes y mensajes positivos crear el futuro que queremos.
También, el mapa de sueños tiene su complemento que se llama el
“frasco de agradecimiento”, en donde van a parar nuestras notas de
agradecimiento por cada sueño que se va cumpliendo. La mente es
poderosa, de eso no hay duda y en este mapa saltará implícitamente la
pregunta: ¿Quién tengo que ser? y ¿cómo potenciar mi liderazgo para
tener fortaleza y resiliencia en todo este proceso?.

Estas 8 etapas constituyen “Nuestra rueda de vida”, por supuesto
adaptable a cualquier matriz, grafico o complemento similar. Esta rueda
está hecha desde mi punto de observación, desde una mirada basada en
mi vida y que hoy quiero compartirla con cada uno de ustedes, porque yo
la uso y es efectiva.

Finalmente, mi rueda de vida está ligada estrechamente a mi “Escudo de
armas” que fue justamente un artículo que escribí el 21 de marzo del 2021
en el diario de bitácora
(https://coquipadilla.blogspot.com/2021/03/escudo-de-
armas.html).

Considero como un muy buen complemento tener mi escudo siempre
cerca, porque también me permitirá en el análisis FODA y en las
necesidades y prioridades tener una mirada hacia adentro, si todo ello
guarda relación o se refleja en mi escudo de armas, lo cual me hace más
fuerte.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 15



 https://coquipadilla.blogspot.com

Linkedln: linkedin.com/in/jorge-padilla-ramon

DIARIO DE
BITÁCORA

Blogger en Diario de Bitácora

https://open.spotify.com/show/4tWrJEca7cRQ2udQwR0H0f?si=48YWdH7LRv2IljQ63tsyOg

https://open.spotify.com/show/4tWrJEca7cRQ2udQwR0H0f?si=48YWdH7LRv2IljQ63tsyOg


C E N T R O  D E  E S T U D I O ,  D O C E N C I A  E
I N V E S T I G A C I Ó N  D E  T E R A P I A

R E L A C I O N A L - É T I C A

>CEDIT>

CEDIT-INT

cedit.int@gmail.com



EURO TV



A lo largo de la historia han surgido
diversas escuelas de pensamiento
filosófico en respuesta a los diferentes
momentos históricos y sociales. De entre
los logros del hombre en el siglo XX, sin
duda la fenomenología tiene una
importancia central, principalmente para
las psicoterapias de la escuela de la
Tercera Fuerza de la Psicología, entre las
que están la Psicoterapias Humanistas y la
Psicoterapia Existencial.

Hay que tener presente que la
fenomenología no es propiamente un
sistema filosófico, es más bien una forma
de acercarse al estudio de la realidad y una
metodología científica, específicamente
en la investigación cualitativa.
Además, puede ser entendida como una
visión del mundo, una actitud, que surgió
a finales del siglo XIX y en la primera
mitad del siglo pasado, como respuesta a
los métodos racionalistas y positivistas en
la ciencia . 

 La Fenomenología en la práctica de la
Psicoterapia.

A D R I A N A  S E R V Í N
F I G U E R O A  

Licenciada en Psicología, Maestra

en Orientación Psicológica y

Doctora en Investigación

Psicológica por la Universidad

Iberoamericana (México), donde

fue profesora e investigadora por

más de veinte años, a la par del

ejercicio como psicoterapeuta. 

Diplomado en Terapia Cognitivo-

Conductual y Psicología Positiva

aplicada a la Salud.

Diplomados en Tanatología y

Coaching. 

Logoterapeuta miembro acreditado

por la Asociación Internacional de

Logoterapia y Análisis Existencial

por el Instituto Viktor Frankl de

Viena, Austria. 

Directora y fundadora del Centro

de Logoterapia y Orientación

Psicológica (CELOP).

Secretaria del Centro Bonaerense

de Logoterapia, Argentina.

Secretaria de la Red Internacional

de Logoterapeutas.

e-mail:psicologiaylogoterapia@gmail.com 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 19



REVISTA SAN RAFAEL | P. 28

La fenomenología tiene una gran importancia en el estudio y formación
del psicoterapeuta humanista-existencial, en cuanto que la
fenomenología tuvo un rol central en el desarrollo de la filosofía
existencial, que es la raíz filosófica y antropológica de la Psicología
Existencial.

La fenomenología es el principal método en la Psicoterapia Existencial,
teniendo un papel muy importante en la mayoría de las psicoterapias
humanista-existenciales.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 20

La Fenomenología en la práctica Psicoterapéutica.
 
La palabra fenomenología viene de los vocablos griegos: phainomenon
(aparecer, mostrarse), y logia (discurso, ciencia). Como método nace en
la segunda mitad del siglo XIX en Alemania, a raíz de un debate entre las
llamadas “ciencias del espíritu” y las de “la naturaleza”. Es así que
pensadores como Brentano, Freud, Husserl y Wundt, principalmente,
enfatizaron que la naturaleza había que explicarla, pero que la vida
humana había que comprenderla, por lo que necesitaba de un método
que se adecuara a la condición humana. 

A finales del siglo XIX, Franz Brentano, maestro de Husserl y Freud,
postuló que la conciencia se define por ir más allá de sí misma, esto es,
por la intencionalidad que da significado a los contenidos que llegan a
ésta.
Por su parte, Edmund Husserl amplió la función de la intencionalidad a
todo el conocimiento humano. Por lo tanto, la conciencia no existe en el
vacío; es conciencia de algo, pues la conciencia está en contacto con el
mundo. (Jarquín, 2004). Husserl es considerado padre de la
fenomenología, por su destacado trabajo en la primera mitad del siglo
XX, cuyo objetivo es describir las “esencias mentales” por las que la
persona se experimenta a sí misma, el mundo y otros, a través de la
información exacta de lo que aparece en la conciencia. (Tobías y García-
Valdecasas, 2009)



La fenomenología busca aquello que hace único al fenómeno, esto es, las
diferencias, que no pueden inferirse, solo pueden experimentarse,
describirse, no interpretarse. 

De esta manera, la fenomenología reconoce y valida el conocimiento
subjetivo, rechazado en las posturas positivistas y empiristas. ( Martínez,
2008)
 
Es importante resaltar que la fenomenología de Husserl fue inspiración
para las fenomenologías desarrolladas por Heidegger, Sartre y Merleau-
Ponty, entre otros.

A la fenomenología de Husserl se le llama fenomenología trascendental,
mientras que a las de los filósofos existencialistas se les conoce como
fenomenología existencial.
 
La fenomenología trascendental busca explorar la experiencia subjetiva
para entender cómo la conciencia impone ciertos sentidos, con miras a
poder conocer de manera más efectiva “lo que es”.

En cambio, la fenomenología existencial es el resultado, como lo señala
Andrés Martínez (2008), de centrar el foco de interés en la experiencia del
ser humano con sus potencialidades y limitaciones como ser-en- el-mundo.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 21

La fenomenología existencial se interesa por conocer la verdad que surge
de la experiencia, esto es, la verdad vivenciada, experimentada o
experienciada. 

Los estudios de la fenomenología trascendental tienen relevancia para el
campo de la investigación sobre la percepción, y los de la fenomenología
existencial para la psicoterapia, en especial para la psicoterapia humanista-
existencial.



Otro tipo de fenomenología es la psiquiátrica, que se basa en la
fenomenología trascendental y en la existencial. Según Ellenberger (en May
et. al., 1977, citado en Martínez, 2008)), hay tres tipos de fenomenología
psiquiátrica:
 

La fenomenología descriptiva: Fundamentalmente se centra en la
forma como el paciente describe sus experiencias y su subjetividad. Es la
fenomenología aplicada por Jaspers.

Fenomenología genético-estructural: Sus principales desarrolladores
son Minkowski y Von Gebsattel, quienes hacen un análisis de los datos
que el paciente ofrece, para identificar el núcleo de la problemática a
través de las interrelaciones que permitan encontrar un factor común.

Fenomenología categorial: Tiene como objetivo la comprensión del
paciente a través de estudiar la forma como éste experimenta categorías
como la espacialidad, la causalidad, la temporalidad y la materialidad.

El psicoterapeuta existencial-humanista, gracias a una
actitud fenomenológica, puede comprender la existencia
única del paciente, sin juzgar, sin categorizar, solo abrirse
al “que es”, para desde ahí construir la relación
psicoterapeuta-cliente como un proceso de crecimiento.

Así, la fenomenológica aplicada a la psicoterapia es el
estudio de la experiencia de vida del paciente, captada y
descrita tal cual, sin juzgarla ni etiquetarla. Desde luego
que no hay que olvidar que el terapeuta tiene sus propias
ideas, teorías, prejuicios, que debe identificar para que
no interfieran con la observación del paciente,
explorando el significado de la persona, de su ser en el
mundo, en su ambiente familiar, social y laboral.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 22



Finalmente, hay que tener presente que la relación terapéutica es una
relación entre dos personas que son iguales en dignidad, pero con roles
diferentes: el paciente que busca ayuda y el terapeuta que trata de darla. 
 
Podemos concluir que la actitud fenomenológica puede comprender lo que
Rogers dice sobre la empatía: “Esta actitud… convierte al terapeuta en un
compañero de viaje del paciente a lo largo de su azarosa búsqueda de sí mismo…
Comporta un esfuerzo positivo por ponerse a su lado y compartir con él todos los
azares de su existencia… Las respuestas del terapeuta… son sus intentos… de captar
el aroma y significado exacto que una experiencia determinada tiene para el
paciente. De este modo se convierte en compañero del paciente, acompañándole en
su búsqueda de los significados desconocidos de unas experiencias, que han sido
demasiado amenazantes como para permitirlas acceder a la conciencia… La
actitud… se convierte en una participación y comunión existencial con el paciente,
en un vivir con él las peripecias y vicisitudes de su existencia” (Gondra, citado en
Unikel, 2007, p. 296).
 

Referencias.
 Jarquín, M. (2004). La Psicoterapia existencial: una aproximación. México: LAG.
Martínez A. (2008). Filosofía Existencial para Terapeutas y uno que otro curioso. México: LAG.
Unikel, A. (2007). Logoterapia dentro y fuera del campo de concentración. Ediciones LAG.
Tobías , C. y García-Valdecasas, J. (2009). Psicoterapias humanístico-existenciales: Fundamentos filosóficos y
metodológicos. Rev. Asoc. Española de Neuropsiquiatría. Vol. XXIX, No. 104, 437-453.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 23





Lo Que Me Tocó sin Manos

No me inculcaron leer poesía. La curiosidad por
ella nació en mí cuando la escuché —a veces
completa, otras en fragmentos— y fue haciendo
eco dentro mío, de manera sigilosa y tímida. Algo
de lo oído se fue instalando en mi ser,
despertando quizá lo que ya habitaba ahí. No lo
sé con certeza. Pero sí sé que no me fue ajena: se
quedó.

En mi niñez aprendí a recitar un poema por el
Día de la Madre. Lo memoricé y recuerdo haber
intentado darle vida a cada palabra. Me gustaba
hacerlo. Quienes me escuchaban —no sé si
aplaudían o me sufrían— estaban ahí, entre ellos
mi madre. Recitar, para mí, implicaba desplegar
cada frase con cuerpo y voz, con gestos y
movimientos que le dieran al poema una unidad
melódica, algo sublime. Ahora, después de
muchos años, se me hace más fácil decirlo: fui
detrás de lo que escuché, lo aprendí y lo
compartí. Con éxito o no, lo hacía. Lo disfrutaba.
Ese entusiasmo desinhibido que tienen los niños,
esa capacidad de ir al encuentro de lo que les
nace, es algo poderoso. Y orientar esa potencia es
una tarea crucial que los adultos debemos saber
acompañar.

M I G U E L
T A R A Z O N A  M .

Psicoterapeuta de orientación

psicoanalítica y psicólogo en

ejercicio.

Coach neurolingüístico.

Licenciado en Derecho.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 25

     Consultas al +51 978465510

      Mail: migueltm2j@gmail.com

Maestro en Derecho Constitucional.

@miguel_tarazonam

mtarazonamorante



En mi caso, me sentí rodeado y acogido en mi iniciativa de recitar.
Recuerdo haber memorizado cuatro o cinco poemas. Los recitaba.
Incluso llegué a competir en el ambiente familiar.

Era la década de los ochenta, en la ciudad de Cusco. No hacían falta
reservaciones ni grandes planes para pasar un domingo entre familias.
Bastaba con el deseo de reunirse. Parábamos los autos al pie de una
trocha, a las afueras de la ciudad, y caminábamos hacia algún cerro
cercano. En el descampado, bajo la sombra que nos parecía más
acogedora, nos instalábamos para compartir. Entre risas, travesuras y
juegos, hacíamos del domingo algo especial. Era la magia de estar juntos.

Varios Días de la Madre los celebramos así, en el campo. El momento
cumbre, por supuesto, era la recitación de poemas. Mis primos y yo
dábamos lo mejor para nuestras madres. Se nos hinchaba el pecho al
sentir sus miradas cálidas y amorosas. ¡Qué momentos tan lindos los
vividos! Simples, sí, pero llenos de vida y unión.

Con el tiempo, mis ganas de recitar se aquietaron. No recuerdo cómo ni
cuándo, pero se pausaron. Tal vez fueron las mil ocupaciones que
empiezan a acumularse en la infancia, o quizá el medio social que
impone su ritmo. Durante la adolescencia y juventud no volví a leer
poesía. En cambio, me dejé fascinar por la música romántica y la clásica.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 26

Disfrutaba especialmente a Mozart, Chopin, Beethoven, entre otros.
Tenía mi propio ritual para escuchar. Compraba discos que duraban
unos 60 minutos, y los ponía por la tarde o la noche. Ubicaba los
parlantes en diagonal, en lo alto de mi habitación. Apagaba las luces. A
oscuras, me echaba en la cama, cerraba los ojos y escuchaba todo el disco
de principio a fin. Nadie me interrumpía. Esa hora era preciosa. Era un
tiempo de desconexión y, a la vez, de encuentro con la música.



La sentía llegar a mí. Lo que salía de los parlantes viajaba por el aire hasta
tocar mis sentidos. Estaba dispuesto a recibir. Ahora que lo escribo,
recuerdo cuánto cuidaba aquel equipo. No era nada especial ni sofisticado;
lo especial era el valor que yo le daba. La disposición del cuerpo, el
ambiente y el momento formaban un acto de preparación para deleitarme
al escuchar. No se trataba solo de oír. Disfrutaba también del preámbulo.

Tendido, con los ojos cerrados, me preparaba mentalmente. Me sentía en
blanco, sin expectativas, listo. La música ingresaba, se filtraba por mis
sentidos, recorría mi cuerpo, mi ser entero. Los sonidos provocaban en mí
gestos sutiles: una leve contracción del párpado, un movimiento de labios,
una ceja que se alzaba. Como esos gestos imperceptibles de un bebé
dormido que solo la madre reconoce.

Nunca adelantaba los temas. Escuchaba cada disco completo, respetando
la narrativa musical. Era un manjar, un banquete de ritmos, pausas y
texturas. Al final del viaje, abría los ojos. Era como despertar de un sueño.
Había estado sumergido. Por una hora, éramos la música y yo, a plenitud.
Un tiempo de oro puro.

No tengo recuerdos claros de cómo llegué a amar la música clásica. Solo sé
que la atesoraba. Mi familia se preguntaba cómo podía gustarme tanto. Yo
tampoco lo sabía. Estaba en mí. La disfrutaba.
Del mismo modo que ocurrió con la poesía, la bella rutina de escuchar
música clásica se pausó. Tampoco recuerdo cómo. Supongo que las
exigencias del mundo crecieron y el tiempo se volvió más escaso.

Después de mi formación universitaria, retomé la poesía. Esta vez con
vigor. Algo que había estado en pausa volvió a despertar. Cada palabra,
cada estrofa me tocaba distinto. Algunas me inquietaban; otras me
conmovían hasta las lágrimas. Era un gozo, un escape, un viaje. Leía
cuando podía. Disfrutaba. Muchos textos pedían ser releídos. Abrían la
mente, la imaginación. Decían lo que muchos sienten, pero solo un poeta
puede poner en palabras. 

REVISTA SAN RAFAEL | P. 27



La vista y el oído son los canales de ingreso de la poesía y la música, pues
realmente se leen, se escuchan y se sienten con el corazón. Lo que llega
por los sentidos no se queda en lo superficial: se instala, remueve,
transforma. La poesía y la música tienen vida propia. No conocen de
tabúes ni límites. Fluyen como ríos: se desbordan, se aquietan, cambian.
Como la vida misma.

Hoy, más allá de mis 40 años, con la distancia de tiempo y memoria,
puedo ver con mayor claridad que esa inclinación por la música y la
poesía es expresión de una sensibilidad inquieta, hacia aquello que no
tiene forma tangible ni explicación exacta. Añoro esos momentos. El
tiempo que uno disponía. El ritual. La manera de atesorar discos y libros.

Encontré en la música y la poesía una forma de habitar mi sensibilidad.
Lo hacía a mi manera. Mi forma única de abordar lo que me nacía... al
escuchar.

REVISTA SAN RAFAEL | P. 28



+51 999 462 251

AMANTES PERÚ

REVISTA SAN RAFAEL | P. 29



REVISTA SAN RAFAEL | P. 30



BOOK SALE



BOOK SALE

URUGUAY:     LIBRERIA RENART (UCU, 8 DE OCTUBRE 2738)
ARGENTINA: LIBRERIA ED.AKADIA (PARAGUAY 2065,CABA)



Book Sale

Librería Club del Libro Cívico.
Marcelo T. de Alvear 1348 (Galería). 

Teléfono: 4813-6780. 
Ciudad de Buenos Aires, Argentina.



S a n  R a f a e l ,  a r c á n g e l  d e  l a  s a l u d ,  i m p l o r o
h o y  t u  p r o t e c c i ó n  e s p e c i a l .  E n  e s t e  v i a j e

q u e  e m p r e n d o  a h o r a ,  g u í a m e  c o n  t u  l u z  y  t u
s a b i d u r í a  a  t o d a  h o r a .

E n v u e l v e  m i  c a m i n o  c o n  t u s  a l a s .  Q u e  t u s
m a n o s  s a n a d o r a s  m e  r e s g u a r d e n ,  y  e n  c a d a

p a s o ,  t u  p r e s e n c i a  s e a  m i  g u a r d a .

O h ,  s a n  R a f a e l ,  m e n s a j e r o  d i v i n o ,  i n t e r c e d e
a n t e  D i o s ,  n u e s t r o  p a d r e  b e n i g n o .  Q u e  s u

g r a c i a  m e  a c o m p a ñ e  e n  e s t e  t r a y e c t o ,  y  q u e
s u  a m o r  s e a  m i  a m p a r o  y  m i  p e r f e c t o .

S a n  R a f a e l ,  a m i g o  d e  l o s  c a m i n o s ,  e n s é ñ a m e
a  c o n s e r v a r  l a  f e  e n  l o s  s u f r i m i e n t o s  y  u n i r

m i s  d o l o r e s  c o n  l o s  d e  J e s ú s  y  M a r í a ,  y
b u s c a r  l a  g r a c i a  d e  D i o s  e n  l a  o r a c i ó n ,

e n c o n t r a n d o  l a  p a z  y  b i e n e s t a r  p a r a  q u e
m i s  p r o p ó s i t o s  s e a n  c u m p l i d o s .    

S a n  R a f a e l ,  á n g e l  d e  l a  p r o t e c c i ó n  y  l a
s a l u d ,  t e  r u e g o  q u e  c u i d e s  d e  m i  c o n
d e v o c i ó n  y  q u e  s i e m p r e  c o n m i g o ,  t u

b e n d i c i ó n  r e s u e n e .

A m é n .



www.revistasanrafael.com

ESCAN
EA

SUSCRÍBETE
¡NO TE PIERDAS NUESTRAS

PUBLICACIONES!

REVISTA SAN
RAFAEL



Edición 16Edición 16  Junio 2025Junio 2025

www.revistasanrafael.com

DIRECTORA: ANA CECILIA MENA MUÑIZ
ASESORA: RAFAELA ESPINOZA MENA


